
Tous droits réservés © Université du Québec à Montréal, 2011 Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 18 oct. 2023 11:43

Frontières

Du cadavre à la plante psychotrope
Analyse de deux modes d’acquisition d’une « vision-pouvoir »
au sein de la société awajún
Sébastien Baud, Ph.D.

Volume 23, numéro 2, printemps 2011

Enquêtes sur le cadavre : 2. Fantastique

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1007587ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1007587ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Université du Québec à Montréal

ISSN
1916-0976 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Baud, S. (2011). Du cadavre à la plante psychotrope : analyse de deux modes
d’acquisition d’une « vision-pouvoir » au sein de la société awajún. Frontières,
23(2), 33–37. https://doi.org/10.7202/1007587ar

Résumé de l'article
Dans un contexte caractérisé par un nombre limité et clos d’entités singulières,
la société awajún témoignait par le passé de deux attitudes inverses envers les
morts, selon qu’ils relevaient d’une même communauté dialectale ou non.
Toutes deux ont cependant en commun de définir le cadavre comme étant un
moyen d’acquérir une âme, censée investir une nouvelle identité (dans le cas
de la chasse aux têtes) ; ou décrite en termes de vision-pouvoir intériorisée
(dans le cas de la quête d’Ajútap). Aujourd’hui toutefois, ce rapport au corps
mort a disparu au profit d’un renforcement de l’usage des plantes
psychotropes comme moyen, pour la personne, de favoriser cette rencontre
mystique : des plantes qui, selon la mythologie awajún, sont nées de la lente
germination du cadavre d’un guerrier dans le giron de la terre.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/
https://id.erudit.org/iderudit/1007587ar
https://doi.org/10.7202/1007587ar
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/2011-v23-n2-fr1830545/
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/


PRINTEMPS 2011 33 FRONTIÈRES ⁄ VOL. 23, No 2

r e c h e r c h e

Sébastien Baud, Ph.D.,
Centre de recherche et d’étude 

en sciences sociales (CRESS), EA 1334, 
Université de Strasbourg.

Il y a longtemps, nous dit le mythe, alors 
que les Awajún étaient le plus  souvent 
défaits dans les conflits qui les  opposaient 
à leurs voisins, l’esprit d’un défunt visita 
un père de famille dans son rêve et lui 
dit : « Si vous voulez gagner la guerre, 
écoute-moi, car de mes paroles naîtra un 
guerrier valeureux, qui vaincra. » C’est 
ainsi qu’un enfant a pris le nom de Bíkut, 
après que son père lui eut donné le datém 
(en latin Banisteriopsis caapi, liane de la 
famille des Malpighiacées) jour après jour 
« jusqu’à libérer sa pensée ». Quand il fut 
en âge de se battre, il partit avec ses aînés 
à la guerre « pour libérer les Awajún du 
joug des Huambisa, car il savait quand nos 
ennemis arrivaient ». À son retour, parce 
qu’il avait soif de violence, ses parents 
l’attachèrent à l’un des piliers (paína) de 
la maison. Alors qu’il était assis, il enseigna 

à sa famille que telle plante guérit telle 
maladie, que tel arbre doit être utilisé pour 
alimenter le foyer, que tel cœur de palmier 
se mange, etc. Puis un jour, à l’approche 
de la mort, puisqu’il « savait quand il allait 
mourir », il leur dit :

Après ma mort, enterrez mon corps, 
sous le faîtage [de la maison], là au 
milieu. Quand mon corps aura pourri, 
enlevez la maison pour me donner 
de l’air. L’endroit va alors se couvrir 
de végétation. Au milieu de celle-ci, 
pousseront deux plantes, une [aux 
fleurs] blanche[s] et une [aux fleurs] 
rouge[s]. La blanche sera utilisée 
pour soigner les maladies et la rouge, 
quand un os sera cassé (une version 
du mythe est donnée dans Baud, 
2009).
Cette plante, qui est appelée bíkut 

aujourd’hui (Brugmansia suaveolens, 
un arbuste de la famille des Solanacées), 
est également connue pour être  inductrice 
d’une transe au cours de laquelle la 

Résumé
Dans un contexte caractérisé par un 
nombre limité et clos d’entités singu­
lières, la société awajún témoignait par 
le passé de deux attitudes inverses envers 
les morts, selon qu’ils relevaient d’une 
même communauté dialectale ou non. 
Toutes deux ont cependant en commun 
de définir le cadavre comme étant un 
moyen d’acquérir une âme, censée inves­
tir une nouvelle identité (dans le cas de 
la chasse aux têtes) ; ou décrite en termes 
de vision­pouvoir intériorisée (dans le 
cas de la quête d’Ajútap). Aujourd’hui 
toutefois, ce rapport au corps mort a 
disparu au profit d’un renforcement de 
l’usage des  plantes psychotropes comme 
moyen, pour la personne, de favoriser 
cette rencontre mystique : des plantes 
qui, selon la mythologie awajún, sont 
nées de la lente germination du cadavre 
d’un guerrier dans le giron de la terre.

Mot clés : cadavre – guerre – transe – 
plante psychotrope – Awajún.

Abstract
In a context were singular entities are 
limited, the Awajún expressed in the 
past two opposite attitudes towards the 
deads, according to their belonging or 
not to the same dialectical society. Both 
attitudes have yet in common to define 
the corpse as a means to acquire a soul, 
supposed to incorporate a new indi­
viduated existence (in the case of head 
hunting) ; or described in terms of vision­
power, in the sense of “ being able to ” (in 
the case of the quest of Ajútap). Today, 
this relationship to the corpse has disap­
peared and has been replaced by a rein­
forcement of the usage of psychotropic 
plants as a means to meet the Ajútap 
spirit. According to the myth, these plants 
are born from the slow germination of 
the corpse inside the earth.

Keywords : corpse – war – trance – 
psychotropic plant – Awajún.

DU CADAVRE
À LA PLANTE

PSYCHOTROPE
Analyse de deux modes d’acquisition 

d’une«vision-pouvoir» 
au sein de la société awajún1



FRONTIÈRES ⁄ VOL. 23, No 2 34 PRINTEMPS 2011

personne rencontre l’esprit d’un aïeul et 
acquiert de lui une nouvelle intériorité. 
Dans ce texte, je souhaite aborder ce lien 
intériorité — corps physique qui transpa-
raît dans le rapport au cadavre au sein de 
la société awajún (groupe jivaro, Pérou) : 
d’une part, ce que « renferme » le corps, 
puis le cadavre (parfois réduit à la seule 
tête), et s’échappe après la mort pour deve-
nir un « esprit » ; de l’autre, ce qui réside 
dans le giron de la terre nourricière comme 
dans une matrice chtonienne et poursuit 
une lente et mystérieuse germination qui 
détermine et favorise celle, spirituelle, de 
ses descendants. Autrement dit, comment 
la personne veille le cadavre ou ingère une 
plante psychotrope2 afin d’acquérir, de la 
rencontre avec le défunt, une « vision-pou-
voir » (wáimaku) à l’origine d’une ferveur 
belliqueuse propre à alimenter une des-
tinée exemplaire par le passé et source 
d’une vie sans heurt aujourd’hui. Deux 
pratiques me permettront d’illustrer mon 
analyse : la quête proprement dite de cette 
intériorité et le rituel tsántsa (réduction 
des têtes), propre au contexte des guerres 
intra-ethniques du passé. Ces pratiques 
seront aussi l’occasion de revenir sur la 
façon dont la société awajún pense l’être 
humain, notamment dans sa continuité 
mystique avec le règne végétal.

Il convient cependant de préciser que 
si l’idée développée dans ces lignes vaut 
pour l’ensemble de la société awajún 
passée, seuls quelques-uns de ses repré-
sentants actuels la revendiquent comme 
légitimante d’une praxis quotidienne. J’ai 
montré ailleurs (Baud, 2008 ; 2009) com-
bien la pensée awajún distingue les per-
sonnes selon qu’elles prennent ou non et 
de manière répétée ces types de plantes. 
Si hier, cette distinction n’était pas perti-
nente, puisqu’il était inconcevable qu’une 
personne échappe à ce comportement, tel 
n’est plus le cas aujourd’hui. Véritables 
mécanismes de maintien d’une identité, les 
pratiques susdites ont pourtant été aban-
données en raison de la fin des conflits 
intra-ethniques, puis avec l’apparition 
des cimetières collectifs3, au profit d’un 
usage renouvelé des plantes psychotropes 
et d’une transformation de l’énoncé inté-
riorisé ; l’acte même de la rencontre avec 
Ajútap ne donnant aujourd’hui aucune 
autorité sociale à l’impétrant.

D’UNE INTÉRIORITÉ À L’AUTRE :  
LA MORT CHEZ SOI
Traditionnellement, la société awajún 

se composait de maisonnées dispersées, 
sauf en cas de conflit, autour d’un homme 
reconnu pour sa valeur guerrière et la force 
de sa rhétorique. Répartis le long d’un 
ruisseau (quebrada), ces noyaux endo-
games formaient à leur tour un groupe 

local,  désigné par le nom de l’affluent du 
Marañón qu’il occupait, lui-même consti-
tué en un sous-ensemble (la société awa-
jún), puis en un ensemble régional, connu 
en tant que Jivaro. Si les relations entre 
noyaux endogames sont empreints d’une 
hostilité de principe qui trouve son expres-
sion dans la vendetta (Renard-Casevitz, 
1985), la chasse aux têtes, sur laquelle je 
reviendrai, était menée « contre des enne-
mis qui, tout en étant nécessairement 
jivaro », ne relevaient ni « de la parenté 
reconnue ni de la même communauté dia-
lectale » (Taylor, 1997, p. 6).

Aujourd’hui cependant, la société awa-
jún connaît un important processus de 
changements culturels4, initié à l’époque 
de la collecte du caoutchouc. Si le besoin 
de main-d’œuvre a amené de nombreuses 
familles à quitter les vallées étroites pour 
s’installer sur les berges du Marañón et de 
ses affluents, le principal moteur de ce pro-
cessus a été et reste l’école bilingue, en rai-
son de son caractère prosélytique5. L’école, 
et à travers elle l’œuvre missionnaire, a 
joué un rôle fondamental dans l’abandon 
de pratiques au fondement du lien social. 
Ainsi, si l’État contemporain revendique 
pour son propre compte « le monopole de 
la violence physique légitime » (Weber, 
2002, p. 124 ; voir les manifestations du 
printemps 2009), les missionnaires ont 
découragé — pour ne pas dire prohibé — tout 
usage de boissons enivrantes, les quali-
fiant de « diaboliques ». Comme le dit 
Isabel Taijin (Nazareth, entretien réalisé 
en 1999), « ils interdirent aux gens de boire 
et ont su insuffler cette peur » qui explique 
pourquoi ces pratiques ont été abandon-
nées, sans les faire disparaître pour autant. 
En effet, au sein de cette société, la fête 
était et reste une rupture dans le quotidien, 
un moment nécessaire où l’on échappe aux 
contraintes, un passage circonscrit dans 
le temps et dans l’espace, tout comme elle 
assure la cohésion sociale à l’intérieur de 
la communauté6.

À la mort de toute personne, le corps 
était enterré à même la terre sous la mai-
son ; s’il s’agissait du chef de famille, la 
maison était alors abandonnée, car son 
double immatériel, trop fort, « pouvait voler 
celui des bébés qui mouraient alors rapi-
dement ». Cette intériorité appelée wakán 
(littéralement, l’ombre portée par le corps 
sur le sol) de ceux qui « ne pratiquaient 
pas les plantes, comme dans le cas de 
mauvaises morts », un double que tout un 
chacun possède par ailleurs, se transforme 
alors en un fantôme, appelé íwanch (nom 
donné également à une classe d’esprits 
maléfiques7). Celui-ci « erre alors dans 
la forêt » en proie à une faim insatiable 
et apparaît dans les rêves de ses parents, 
à moins qu’il ne prenne  l’apparence  

d’un hibou, d’un cerf, voire d’un grand 
papillon bleu (du genre Morpho). 
Condamnés à une solitude désespérante, 
ces êtres hantent les vivants, les enfants 
surtout, qu’ils cherchent à entraîner avec 
eux (Descola, 1986). Après quelques 
semaines pourtant, son souvenir s’estompe 
et avec lui sa faculté de nuisance.

Si Philippe Descola (2006) nous dit que 
les défunts en Amazonie étaient craints et 
voués à l’oubli le plus rapide, les premiers 
jours qui suivent le décès de ces personnes, 
grands buveurs de décoctions préparées 
à partir de plantes psychotropes — dans 
l’idéal, tout homme et femme —, revê-
tent cependant un sens particulier dans 
la société  awajún. En effet, c’est là un 
moment propice pour qui veut s’emparer 
de cette « vision-pouvoir » qui s’échappe 
alors du cadavre pour rejoindre l’espace ou 
« monde-autre » (Perrin, 1995). Très valo-
risée socialement, la possession de cette 
intériorité culturelle guide la vie de son 
propriétaire, qui est alors reconnu comme 
étant un visionnaire (wáimaku). Synonyme 
de clarté existentielle et, dans un contexte 
de guerre intra-ethnique, de la conviction 
d’invulnérabilité (Taylor, 1997), celle-ci est 
acquise de la rencontre, lors de l’expérience 
extatique (kajamát), avec un esprit, appelé 
Ajútap, qui en est le dépositaire. Bien que 
dépourvu d’identité propre et alors même 
qu’il apparaît avec les traits d’un parent 
décédé pour faire le wáimakbau, cet esprit 
est individué et rattaché au territoire d’un 
groupe local ; la vision d’Ajútap ayant alors 
la propriété unique de demeurer dans le 
corps de son propriétaire (Brown, 1984).

Le pouvoir s’acquiert à travers, sans 
être exclusif, un ensemble limité de signi-
fiants : la pierre, la lupuna (Ceiba insignis, 
un arbre de la famille des Bombacacées 
appelé ménte en awajún), le boa, l’aigle ou 
le jaguar ; chaque signifiant ayant sa fonc-
tion : la pierre qui tombe du ciel favorise 
une longue vie, tandis que l’arbre est syno-
nyme de protection, l’aigle d’une capacité 
visionnaire, le jaguar et le boa, que « per-
sonne ne mange », de force, etc.

Trois jours après le décès, le pouvoir 
sort de la tombe, il fait un trou  
et sort. Par exemple, mon beau-père 
avait reçu [le pouvoir de l’]Ajútap du 
boa. Après sa mort, il y eut un orage, 
le tonnerre a grondé toute la nuit.  
Il [Ajútap] a commencé à hurler,  
iii iii iii… ainsi. Les gens avaient peur. 
Ils pensaient qu’il allait être terrible. 
Le pouvoir est sorti et s’en est allé 
jusqu’à la rivière. Le jour suivant, 
ils sont venus voir : il y avait un trou 
[d’environ 20 cm de diamètre dans  
la terre qui recouvrait la tombe]. 
Ajútap était sorti  
(Walter Cuñachi, Nazareth, 2008).



PRINTEMPS 2011 35 FRONTIÈRES ⁄ VOL. 23, No 2

Toutefois, la personne qui a le courage 
de veiller à proximité de la tombe, de défier 
l’orage et de ne pas fuir à l’écoute de ce 
cri redoutable — « comme s’il allait te man-
ger » — alors qu’il n’y a aucun animal en 
chair et en os, celle-ci donc « doit se lever 
et dire : “ Oyé lâche, pourquoi cherches-tu 
à m’effrayer ? ” » avant de frapper, à l’aide 
d’un bâton (páyag), ce qui se dresse devant 
elle, quelques feuilles mortes soulevées par 
le vent en un tourbillon ou un animal long 
d’une vingtaine de centimètres (un jaguar 
« en miniature » par exemple), le faisant 
littéralement exploser dans un bruit sourd 
que tous peuvent entendre. « Alors, il te 
faut t’éloigner du défunt. Tu marches 20 ou 
30 mètres, mais le sommeil te rattrape. Tu 
avances péniblement avant de t’endormir 
là, sur le chemin. Ajútap entre alors dans 
ton corps et dit : “ Je me présente à toi mon 
fils et te transmets ce qu’ils m’ont donné à 
moi il y a longtemps ” » (extraits de conver-
sations avec Walter Cuñachi, Nazareth, 
2008). Autrement dit, il entre et dépose 
dans le corps de la personne la vision (de 
son avenir) et le pouvoir (de le réaliser).

Parmi ces morts, dont la désagrégation 
trouve un écho dans des phénomènes 
atmosphériques inhabituels, personnages 
importants, chefs (waísam) et grands 
guerriers (múun maánin) jouissaient par 
le passé d’un traitement particulier. Ils 
étaient enterrés assis dans le tronc d’une 
tiliacée au bois tendre appelé shimút (en 
latin Apeiba membranacea) et envelop-
pés de cannes (Gynerium sagittatum, une 
Poacée appelée tagkán en awajún) et de 
feuilles formant un enclos, « un peu à la 
manière des Incas qui enterraient leurs 
momies » (Isabel Taijin, Nazareth, 1999). 
Après un temps, le cadavre était exhumé 
et les os détachés de la chair putride avant 
d’être enfermés dans un grand récipient 
en terre cuite (ichínak) par un parent du 
défunt. Puis, ils étaient à nouveau mis en 
terre, moment particulier au cours duquel 
était évoquée la mémoire du défunt. Ces 
sépultures étaient et restent des lieux pro-
pices pour qui souhaite rencontrer Ajútap. 
La personne y passe la nuit, ivre de la 
plante. Là, raconte don Walter, « le pou-
voir t’est donné comme une faveur. Du ciel, 
descend l’esprit de celui dont les os sont 
inhumés là, dans la terre. Ajútap descend 
d’autant plus facilement qu’il se souvient… 
Mais peu le font, car ils ont peur de celui 
qui vient en hurlant ! » (Nazareth, 2008).

Veiller la personne, deux ou trois 
jours après sa mort, n’est donc pas la 
seule manière de capter cette intériorité 
culturelle qui l’habitait de son vivant. 
Une autre est de boire une préparation 
à base de plantes psychotropes (Baud, 
2009). Au-delà des gestes attendus, iden-
tiques dans les deux cas, ces deux modes 

d’acquisition d’une « vision-pouvoir » 
trouvent leur origine dans le mythe de 
Bíkut susmentionné. Mieux, celui-ci les 
synthétise en ce sens que de son cadavre 
poussèrent deux plantes, celles-là mêmes 
qui induisent la rencontre avec Ajútap. En 
somme, du corps-semence, mis à germer, 
est né le moyen par lequel l’être humain 
acquiert une intériorité, transmise de 
génération en génération et synonyme 
d’une identité partagée. Récit mythique 
qui transparaît dans la croyance actuelle, 
puisqu’il est dit que du cadavre du wái-
maku qui se décompose alors au sein de la 
terre – véritable matrice chtonienne – naît 
également une plante. Laquelle, préparée 
avec soin, permettra à celui qui en boira 
la décoction de rencontrer, à son tour, 
Ajútap, l’« Ancien ».

LA MORT DE L’AUTRE : 
SOURCE DE VIE
Bíkut, dit le mythe, est né à une époque 

où les coutumes et la forme de vie awajún 
étaient différentes d’aujourd’hui. À une 
époque où le territoire s’étendait très loin 
dans la grande forêt et était vierge de tout 
métis. Bíkut est ce guerrier et héros cultu-
rel d’une société pour laquelle la guerre est 
synonyme d’indépendance, en ce sens que 
la figure de l’autre, adversaire préférentiel, 
lui donne à voir l’image unitaire de son 
être social (Clastres, 1997). Il évoque cette 
violence organisée et collective, violence 
réparatrice d’un désordre (le fait que les 
Awajún soient toujours vaincus) qu’il a 
été amenée à endosser à travers sa folie 
meurtrière. De fait, la guerre perpétue 
« une asymétrie fondatrice enracinée dans 
le caractère chroniquement déficitaire 
du stock des virtualités de personnes » 
(Taylor, 1985, p. 165). Elle s’inscrit dans 
une intentionnalité prédatrice, corré-
lative de l’idée d’enfantement. Dès lors, 
la distinction faite par don Walter entre 
« Ajútap de guerre » et « Ajútap de vie », 
lequel est défini  ci-dessous, ne saurait être 
aussi tranchée.

Plus nous possédons d’Ajútap dans  
le corps, plus nous sommes puissants. 
Par exemple, si je n’avais rencontré 
aucun Ajútap, crois-tu que j’aurais 

les cheveux blancs ? Aucun de mes 
frères n’a les cheveux blancs. C’est 
au travers d’Ajútap. Parce que j’ai vu 
[dans cette expérience particulière 
de la conscience induite par le psy-
chotrope] une personne aux cheveux 
blancs. Elle était plus âgée que moi 
aujourd’hui. Voilà pourquoi, je vais 
encore vieillir. Jusqu’à ce que je n’aie 
plus que des cheveux blancs. C’est la 
bénédiction d’Ajútap. Une chose est 
importante est de voir ses enfants.  
J’ai des enfants, j’ai des petits-enfants.  
À ce jour, aucun n’est mort. Pourquoi ? 
Parce qu’Ajútap, mon oncle, m’a 
donné ce pouvoir d’avoir des enfants 
et de les protéger (Nazareth, 2008).
Par le passé, les hommes cherchaient 

donc d’abord à acquérir un « Ajútap de 
guerre », gage de la réussite de l’expédi-
tion, et corrélativement d’une destinée 
exemplaire. Or, seule la possession de 
cette intériorité leur permettait d’aller se 
battre. À condition toutefois qu’elle soit 
validée par celui qui, par son statut social 
et en cas de conflit, avait autorité pour 
le faire. Personnage auquel la mémoire 
accorde une certaine prestance (puisque 
« tous ne pouvaient lui parler, s’il n’était 
pas préparé, c’est-à-dire s’ils n’avaient 
pas eu de nombreuses visions », raconte 
Eucebio Cuñachi, Nazareth, 2008), le 
kújak était le chef emblématique d’une 
société dispersée et acéphale, capable de 
réunir plus de « 700 guerriers » dixit don 
Walter. Celui-ci se distinguait, non tant 
dans ses compétences discursives8 qu’il 
partageait avec tous ceux qui avaient ren-
contré Ajútap, mais bien dans le fait qu’il 
était un grand visionnaire, à l’instar de 
Bíkut. Une telle idée trouvait à l’époque 
son expression dans le port d’un collier fait 
de dents de jaguar, de dents humaines et 
de têtes réduites que le guerrier arrachait 
à ses ennemis. Idée d’une manducation, 
c’est-à-dire d’un cannibalisme symbolique 
que représente la chasse aux têtes ou l’assi-
milation de l’autre à soi. Mais également 
d’une surcharge d’énergie à l’origine d’une 
fertilité exubérante, propice à la culture du 
manioc, dont le vampirisme est bien connu 
par ailleurs.

UNE TELLE IDÉE TROUVAIT À L’ÉPOQUE SON EXPRESSION

DANS LE PORT D’UN COLLIER FAIT DE DENTS DE JAGUAR,

DE DENTS HUMAINES ET DE TÊTES RÉDUITES QUE LE GUERRIER

ARRACHAIT À SES ENNEMIS. IDÉE D’UNE MANDUCATION,

C’EST­À­DIRE D’UN CANNIBALISME SYMBOLIQUE QUE REPRÉSENTE

LA CHASSE AUX TÊTES OU L’ASSIMILATION DE L’AUTRE À SOI.



FRONTIÈRES ⁄ VOL. 23, No 2 36 PRINTEMPS 2011

Chaque homme devait ainsi se présen-
ter devant celui qui allait mener le raid et 
dire son expérience visionnaire. Le kújak
demandait alors au guerrier : « Combien 
de fois as-tu fait le wáimakbau ? Wajûpa 
wajûpa waimakuma ? Wajûpa wajûpa 
waimakuma ? » Un répondra alors : « À 
travers le datém, mon oncle m’a donné ce 
pouvoir. À travers le tabac aussi… à travers 
le bíkut, il m’a donné ce pouvoir » (Walter 
Cuñachi, Nazareth, 2008). Cependant, 
rares sont ceux qui ont rencontré trois 
fois de suite Ajútap et si tel est le cas, ces 
hommes sont reconnus pour leur force qui 
les rend invulnérables comme le jaguar et 
invisibles à l’exemple de l’íwanch. Une pré-
sence qui apparaît, pour l’Awajún ivre du 
datém, telle une « lumière brillante » dans 
la poitrine de la personne qui a  rencontré 
Ajútap.

La question des têtes réduites ou tsántsa 
est un fait ethnographique connu — bien 
souvent réducteur — et inconnu aujourd’hui 
de la culture awajún, puisque « tous les 
anciens qui réduisaient les têtes sont morts 
et le secret perdu » (Roberto Wamputsa, 
Nazareth, 2007). La description donnée 
ci-après du processus de réduction des 
têtes s’appuie donc sur la mémoire de cer-
tains membres des communautés awajún 
établies le long du Chiriacu. Il convient 
de préciser que les faits relatés ne corres-
pondent pas nécessairement aux exposés 
existants (Karsten, 1935 ; Harner, 2006 
[1972] ; Brown, 1984 ; Descola, 1993) qui 
ont, excepté M.F. Brown, travaillé dans 
d’autres groupes jivaros.

Dans ces récits, chaque homme pou-
vait prendre ou perdre la tête. Selon 
M.F. Brown (1984), une telle pratique 
visait à empêcher l’âme du vaincu de se 
venger. Retenue prisonnière dans la tête, 
elle devenait alors pour le vainqueur et sa 
parenté une source de vitalité transmise 
aux femmes et aux essarts. Objet central 
de plusieurs rituels, dont l’une des fonc-
tions était de s’assurer de la bienveillance 
de l’âme captive (ou si l’on préfère de 
neutraliser ses pouvoirs de vengeance), 
cette dernière était à la fin renvoyée chez 
elle. Toujours selon l’auteur, la tête était 
alors jetée ou vendue aux métis. Selon 
M. Harner (2006), les différents rites 
associés au processus de réduction de la 
tête, puis à sa démonstration en place 
publique avaient pour dessein l’affirma-
tion d’une identité culturelle, tandis que 
pour le guerrier, il s’agissait d’acquérir 
du prestige.

Enfin, selon P. Descola (1993), la 
tsántsa assumait tous les rôles sociaux 
d’une procréation symbolique, dont le 
fruit très réel était un enfant à naître 
dans la parentèle du meurtrier au cours 
de l’année qui suivait le rituel. C’est dans 

cette optique que s’inscrit une telle pra-
tique, donnée ci-dessous, chez les Awajún. 
Précisons cependant que pour les habi-
tants de Nazareth et des communautés  
voisines, le souvenir des faits passés 
accorde la prérogative de posséder au 
seul kújak et de perdre la tête à certains 
hommes reconnus pour leur valeur. La 
mémoire associe de fait le prestige qu’ac-
quiert l’auteur d’un tel geste — celui de 
« prendre » et de posséder — à une fonc-
tion politique et celle-ci à la qualité et au 
nombre des visions reçues.

Sur le chemin du retour, tandis que le 
corps était laissé sur place pour que ses 
parents l’enterrent, des spécialistes déta-
chaient la peau des os du crâne par une 
incision à l’arrière de la tête ; les os étaient 
jetés dans une rivière. Puis, ils mettaient la 
peau à cuire un temps dans l’eau. Une fois 
bien souple, ils la sortaient de l’ichínak et 
la frottaient avec du sable rouge, qui avait 
été bouilli au préalable. Ensuite, ils rem-
plissaient l’intérieur de pierres chauffées 
dans le foyer, en prenant garde de tou-
jours leur imprimer un mouvement. Tout 
en « brûlant », la peau se réduisait alors 
jusqu’à la « taille souhaitée », le visage ne 
perdant pas sa physionomie. Enfin, ils fer-
maient les lèvres à l’aide de fil de coton et 
décoraient d’un colorant rouge extrait des 
fruits du roucou (en latin Bixa orellana, 
un petit arbre de la famille des Bixacées) 
la tête réduite qui était gardée « comme 
trophée ».

Quant au meurtrier, de retour chez 
lui, il était isolé comme une bête sauvage 
et fétide (Descola, 1993), puis lavé de la 
souillure du sang, au travers d’un long 
jeûne, associé à une stricte abstinence 
sexuelle. Ensuite, pour ne pas mourir, il 
lui fallait chercher à acquérir une nouvelle 
vision, l’ancienne — celle qui l’avait aidé à 
tuer — étant « consumée ». Parallèlement, 
un rituel en deux temps avait lieu ; le pre-
mier épisode était une fête de plusieurs 
jours, appelée námpejam, organisée par 
le kújak. Assis sur un chimpúi9 et por-
tant son collier, celui-ci se tenait au centre 
d’une ronde formée par les danseurs, qui 
allaient et venaient, en chantant, en l’hon-
neur de cet homme dont on avait pris la 
tête, apparence singulière à même d’engen-
drer un nouvel individu dans une logique 
réversible d’inversion entre le meurtrier 
et sa victime, le prédateur et sa proie, 
l’indifférencié et l’individuation.

Ceci dit, l’être humain n’était pas le seul 
à pouvoir perdre la tête, puisque la loutre 
(úyu) était également chassée pour celle-
ci. De la tête, une fois enterrée, à l’exem-
ple du corps du héros mythique Bíkut ou 
du cadavre du wáimaku, et en prenant 
soin d’entourer l’endroit de pieux de bois 
dur (chunku), poussait alors une plante 

qui était utilisée pour chasser, pêcher ou 
courtiser une femme. Le récit de sa nais-
sance exemplifie, là encore, l’idée que le 
cadavre est un germe duquel naît un nou-
vel être, créature humaine s’il est mani-
pulé dans des rituels complexes ou plante 
médecine (tsúak) s’il est enterré.

Tu cueilles les feuilles, les mâches  
et les frottes sur le corps. Puis, tu 
pars chasser en forêt. Si tu rencontres 
facilement du gibier, alors cette plante 
est pour la chasse. Si tu n’as pas cette 
chance, tu vas alors à la rivière et 
pêche. Si tu ramènes beaucoup de 
poissons, alors cette plante est pour 
la pêche. Et si tu n’attrapes rien, ni 
à la chasse, ni à la pêche, alors cette 
plante est pour courtiser les femmes. 
Pour preuve, tu vas à une fête et là,  
tu conquiers une fille, puis une autre… 
Cette plante s’appelle úyu tsúak, 
« médecine de la loutre » 
(Walter Cuñachi, Nazareth, 2007).

DU CADAVRE À LA PLANTE 
PSYCHOTROPE
En somme, l’entité singulière, exprimée 

dans le visage qui est détaché du crâne, 
séché et paré, était l’objet d’un traite-
ment rituel complexe dans le dessein de 
la détourner du chemin des morts afin 
qu’elle soit attachée à un nouveau terri-
toire (Taylor, 1985). En ce sens, le col-
lier porté par le kújak le désignait en tant 
qu’« administrateur » physique et métaphy-
sique (qui ne relève pas du sensible) d’une 
région. En conservant dents et têtes, outre 
que ces objets permettaient de fixer sa pen-
sée sur ce qui ne pouvait être représenté, le 
kújak capitalisait un potentiel énergétique 
qu’il était à même de transmettre, au même 
titre que ses os après sa mort. Ceci dit, le 
collier donnait également à voir la valeur 
et le prestige de son propriétaire dans un 
système qui voulait, par ailleurs, que toute 
personne passât par le jeûne et l’abstinence 
sexuelle alors qu’elle s’enivrait de plantes 
psychotropes. Une expérience qui rendait 
le corps à l’image du cadavre dans le seul 
dessein d’acquérir un énoncé reçu et inté-
riorisé sous forme d’une « vision-pouvoir », 
synonyme d’une modification qualitative 
de la conscience de soi.

Le rapport au cadavre dans la société 
awajún ne peut donc être détaché d’un 
concept plus global d’« énergie circulante » 
(Chaumeil, 1985, p. 153), d’une énergie 
présente et distribuée inégalement entre 
les êtres, une énergie en constante circula-
tion et en quantité finie. Dans ce contexte, 
toute naissance supposait une mort. De 
fait, la chasse aux têtes participait de « la 
nécessité permanente de reconstituer des 
identités sociales grâce aux différents élé-
ments (chair, os, parties du corps… âme) 



PRINTEMPS 2011 37 FRONTIÈRES ⁄ VOL. 23, No 2

de l’ennemi » (Menget, 1985, p. 138). Dès 
lors, évoquer le cadavre, c’est poser la 
question de cette énergie qui passe d’un 
support à un autre à travers la décompo-
sition du corps, qu’elle prenne la forme 
d’une intériorité qui s’en échappe pour 
rejoindre l’espace ou donne naissance à 
une plante tsúak, utilisée pour acquérir 
cette même intériorité. Une intériorité que 
je qualifie de culturelle en ce sens qu’elle 
participe de la définition d’une identité 
collective.

Ainsi aujourd’hui, si le cadavre a perdu 
cette place qu’il occupait par le passé, la 
quête individuelle d’une « vision-pouvoir » 
n’a pas disparu. Celle-ci prend désormais 
forme à travers l’expérience (nampéamu) 
induite par la plante psychotrope, ava-
tar végétal du corps, une expérience qui 
témoigne de la présence des morts en tant 
que puissance agissante.

Bibliographie
BAUD, S. (2008). « L’ingestion d’ayahuasca
parmi les populations indigènes et métisses 
de l’actuel Pérou, Une définition du chama-
nisme amazonien », Ethnographiques.org, 
n° 15, février, en ligne, <http://www.ethno-
graphiques.org/2008/Baud.html>, consulté 
le 2 mai 2011.

BAUD, S. (2009). « Chamanisme et plantes 
psychotropes parmi les Awajún (groupe 
Jivaro, Pérou) », Phytothérapie, vol. 7, n° 1, 
p. 20-25.

BROWN, M.F. (1984). Una paz incierta, 
Historia y cultura de las comunidades 
aguarunas frente al impacto de la carre-
tera marginal, Lima, Centro Amazónico 
de Antropología y Aplicación Practica 
(CAAAP).

CHAUMEIL, J.-P. (1985). « Échange d’éner-
gie : guerre, identité et reproduction sociale 
chez les Yagua de l’Amazonie péruvienne », 
Journal de la société des Américanistes, 
vol. 71, no 1, p. 143-157.

CLASTRES, P. (1997). Archéologie de la 
violence, La guerre dans les sociétés primi-
tives, La Tour-d’Aigues, Éditions de l’Aube.

DESCOLA, P. (1986). La nature domes-
tique, Symbolisme et praxis dans l’écologie 
des Achuar, Paris, Édition de la Maison des 
sciences de l’homme.

DESCOLA, P. (1993). Les lances du crépus-
cule, Relations jivaros, Haute-Amazonie, 
Paris, Plon.

DESCOLA, P. (2006). « La fabrique des 
images », Anthropologie et Sociétés, vol. 30, 
n° 3, p. 167-182.

HARNER, M.J. (2006 [1972]). Les Jivaros, 
Homme des cascades sacrées, Paris, Payot.

KARSTEN, R. (1935). The Head-hunters 
of Western Amazonas, the Life and Culture 
of the Jibaro Indians of Eastern Ecuador 
and Peru, Helsinki, Societas Scientarum 
Fennica.

MENGET, P. (1985). « Jalons pour une 
étude comparative », Journal de la Société 
des Américanistes, vol. 71, no 1, p. 131-141.

PERRIN, M. (1995). Le chamanisme, Paris, 
Presses universitaires de France.

RENARD-CASEVITZ, F.-M. (1985). 
« Guerre, violence et identité à partir de 
sociétés du piémont amazonien des Andes 
centrales», Cahier de l’ORSTOM, vol. 21, 
n° 1, p. 81-98.

TAYLOR, A.-C. (1985). «L’art de la réduc-
tion : la guerre et les mécanismes de la dif-
férenciation tribale dans la culture jivaro», 
Journal de la société des Américanistes, 
vol. 71, n° 1, p. 159-173.

TAYLOR, A.-C. (1997). « L’oubli des morts 
et la mémoire des meurtres, Expériences de 
l’histoire chez les Jivaro », Terrain, no 29, sep-
tembre, en ligne, <http://terrain.revues.org/
index3234.html>, consulté le 2 mai 2011.

WEBER, M. (2002 [1919]). Le Savant et le 
politique, Paris, Éd. 10/18.

Notes
1. Cet article s’appuie sur un travail de terrain 

réalisé entre 1998 et 2008, principalement 
dans la communauté de Nazareth, établie le 
long de la rivière Chiriacu (district d’Imaza, 
Province de Bagua, département d’Amazonas, 
Pérou).

2. Les Awajún connaissent plusieurs plantes 
psychotropes. Les principales sont le tabac 
(tsaág), Nicotiana tabacum (une Solanacée), 
le bíkut – tous deux étaient pris individuelle-
ment par le jeune garçon, accompagné de 
son père ou d’un oncle qui lui enseignait les 
pratiques de la chasse—et le datem, qui peut 
être ingéré seul ou associé au yáji (en latin
Diplopterys cabrerana, une liane de la famille 
des Malpighiacées), mélange réservé hier au 
chaman (iwishín). Seul, le datem était uti-
lisé par tous dans le dessein d’acquérir une 
«vision-pouvoir».

3. « Bien souvent, les anciens se frottaient le 
corps avec des feuilles avant d’aller dormir 
dans un abri près d’une tombe. Ils allu-
maient un feu pour favoriser la rencontre. 
Aujourd’hui, cela ne se fait presque plus parce 
que les tombes isolées disparaissent, sinon 
deux ou trois. Les énergies se croisent alors 
entre bons et mauvais esprits. Avant, le mort 
était enterré dans une maison et celle-ci aban-
donnée. Nettoyée régulièrement, on pouvait 
faire un feu et dormir, là, à côté de la tombe, 
pour obtenir des informations et davantage de 
visions. Mais aujourd’hui, avec le mélange des 
morts, cela ne va pas!» (Walter Cuñachi ; vieil 
Awajún, médecin-herboriste (tsuájatin) qui 
vit aujourd’hui à Nazareth, entretien réalisé 
en 2008).

4. Du moins au sein de ces communautés en 
proie à des changements culturels importants 
du fait de leur proximité avec la piste qui 
relie Bagua à Sarameriza, département 
d’Amazonas, Pérou.

5. Les premiers établissements implantés sur 
le territoire awajún relevaient de l’Institut 
linguistique d’été, mission protestante nord-
américaine qui procéda, dès 1946, à l’alpha-
bétisation des populations amérindiennes, 
sous les auspices du ministère péruvien de 
l’Éducation, quoique limitée à la traduction 
en espagnol d’un vocabulaire de base et de 
textes religieux dans le dessein d’une politique 
d’assimilation.

6. Autant de fonctions que les missions pro-
testantes actuelles revendiquent pour elles-
mêmes.

7. Ou « diables ». À l’exemple de l’âme des 
défunts, ceux-ci vivent également en forêt, de 
manière solitaire. On les reconnaît à la taille 
des empreintes que laissent leurs pieds sur le 
sable, semblable à celles que ferait un enfant… 
«mais que ferait un enfant dans la forêt?». 
Ces êtres hurlent la nuit, mangent des crabes, 
des poissons pêchés dans les ruisseaux et des 
fruits. Ils peuvent enlever les personnes qui, 
si elles sont retrouvées vivantes «puent alors 
comme si elles ne s’étaient pas lavées pendant 
des jours» (Walter Cuñachi, Nazareth, 2007).

8. Ainsi l’usage habituel de mettre sa main 
devant la bouche était une manière de s’expri-
mer, de faire résonner sa voix, de lui donner 
de la force et une certaine tonalité, donc aussi 
de la rendre plus juste.

9. Deux types de siège sont utilisés : le chimpúi, 
réservé aux wáimaku, en bois de káwa (en 
latin Ocotea floribunda, un arbre de la famille 
des Lauracées) et le kutág, moins imposant, 
en bois de wáwa (Ochroma pyramidale, une 
Bombacée).


