Document généré le 18 oct. 2023 11:43

Frontiéres FRONTIERES

Du cadavre a la plante psychotrope
Analyse de deux modes d’acquisition d’une « vision-pouvoir »
au sein de la société awajun

Sébastien Baud, Ph.D.

Volume 23, numéro 2, printemps 2011

Enquétes sur le cadavre : 2. Fantastique

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1007587ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1007587ar

Aller au sommaire du numéro

Résumé de I'article

Dans un contexte caractérisé par un nombre limité et clos d’entités singulieres,
la société awajun témoignait par le passé de deux attitudes inverses envers les
morts, selon qu’ils relevaient d’'une méme communauté dialectale ou non.
Toutes deux ont cependant en commun de définir le cadavre comme étant un
moyen d’acquérir une dme, censée investir une nouvelle identité (dans le cas
de la chasse aux tétes) ; ou décrite en termes de vision-pouvoir intériorisée
(dans le cas de la quéte d’Ajutap). Aujourd’hui toutefois, ce rapport au corps

mort a disparu au profit d'un renforcement de I'usage des plantes
psychotropes comme moyen, pour la personne, de favoriser cette rencontre
i mystique : des plantes qui, selon la mythologie awajun, sont nées de la lente
Editeur(s) germination du cadavre d’un guerrier dans le giron de la terre.

Université du Québec a Montréal

ISSN
1916-0976 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

Baud, S. (2011). Du cadavre a la plante psychotrope : analyse de deux modes
d’acquisition d’une « vision-pouvoir » au sein de la société awajun. Frontieéres,
23(2), 33-37. https://doi.org/10.7202/1007587ar

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

Tous droits réservés © Université du Québec a Montréal, 2011

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

J ° Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

e r u d I t Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
I'Université de Montréal, 'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/


https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/
https://id.erudit.org/iderudit/1007587ar
https://doi.org/10.7202/1007587ar
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/2011-v23-n2-fr1830545/
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/

Résumé

Dans un contexte caractérisé par un
nombre limité et clos d'entités singu-
lieres, la société awajun témoignait par
le passé de deux attitudes inverses envers
les morts, selon qu'ils relevaient d'une
méme communauté dialectale ou non.
Toutes deux ont cependant en commun
de définir le cadavre comme étant un
moyen d'acquérir une ame, censée inves-
tir une nouvelle identité (dans le cas de
la chasse aux tétes); ou décrite en termes
de vision-pouvoir intériorisée (dans le
cas de la quéte d'Ajutap). Aujourd’hui
toutefois, ce rapport au corps mort a
disparu au profit d'un renforcement de
I'usage des plantes psychotropes comme
moyen, pour la personne, de favoriser
cette rencontre mystique : des plantes
qui, selon la mythologie awajun, sont
nées de la lente germination du cadavre
d’un guerrier dans le giron de la terre.

Mot clés: cadavre—guerre—transe-
plante psychotrope—Awajun.

Abstract

In a context were singular entities are
limited, the Awajun expressed in the
past two opposite attitudes towards the
deads, according to their belonging or
not to the same dialectical society. Both
attitudes have yet in common to define
the corpse as a means to acquire a soul,
supposed to incorporate a new indi-
viduated existence (in the case of head
hunting); or described in terms of vision-
power, in the sense of “ being able to” (in
the case of the quest of Ajutap). Today,
this relationship to the corpse has disap-
peared and has been replaced by a rein-
forcement of the usage of psychotropic
plants as a means to meet the Ajutap
spirit. According to the myth, these plants
are born from the slow germination of
the corpse inside the earth.

Keywords: corpse-war-trance—
psychotropic plant-Awajun.

PRINTEMPS 2011

DU CADAVRE
A LA PLANTE
PSYCHOTROPE

Analyse de deux modes d'acquisition
d'une«vision-pouvoir »
au sein de la société awajun'’

Sébastien Baud, Ph.D.,

Centre de recherche et d'étude
en sciences sociales (CRESS), EA 1334,
Université de Strasbourg.

I1y a longtemps, nous dit le mythe, alors
que les Awajln étaient le plus souvent
défaits dans les conflits qui les opposaient
a leurs voisins, esprit d'un défunt visita
un pere de famille dans son réve et lui
dit: «Si vous voulez gagner la guerre,
écoute-moi, car de mes paroles naitra un
guerrier valeureux, qui vaincra.» Clest
ainsi qu’un enfant a pris le nom de Bikut,
apres que son pere lui eut donné le datém
(en latin Banisteriopsis caapi, liane de la
famille des Malpighiacées) jour apres jour
«jusqu’a libérer sa pensée ». Quand il fut
en age de se battre, il partit avec ses ainés
a la guerre «pour libérer les Awajin du
joug des Huambisa, car il savait quand nos
ennemis arrivaient». A son retour, parce
qu’il avait soif de violence, ses parents
lattacherent a 'un des piliers (paina) de
la maison. Alors qu’il était assis, il enseigna

33

a sa famille que telle plante guérit telle
maladie, que tel arbre doit étre utilisé pour
alimenter le foyer, que tel coeur de palmier
se mange, etc. Puis un jour, a 'approche
de la mort, puisqu’il « savait quand il allait
mourir », il leur dit:

Apres ma mort, enterrez mon corps,

sous le faitage [de la maison], 1a au

milieu. Quand mon corps aura pourri,
enlevez la maison pour me donner

de l’air. L’endroit va alors se couvrir

de végétation. Au milieu de celle-ci,

pousseront deux plantes, une [aux
fleurs] blanche[s] et une [aux fleurs]
rouge([s]. La blanche sera utilisée
pour soigner les maladies et la rouge,
quand un os sera cassé (une version
du mythe est donnée dans Baud,

2009).

Cette plante, qui est appelée bikut
aujourd’hui (Brugmansia suaveolens,
un arbuste de la famille des Solanacées),
est également connue pour étre inductrice
d’une transe au cours de laquelle la

FRONTIERES/VOL. 23, N°2



personne rencontre l'esprit d’un aieul et
acquiert de lui une nouvelle intériorité.
Dans ce texte, je souhaite aborder ce lien
intériorité — corps physique qui transpa-
rait dans le rapport au cadavre au sein de
la société awajtn (groupe jivaro, Pérou):
d’une part, ce que «renferme» le corps,
puis le cadavre (parfois réduit a la seule
téte), et s’échappe apres la mort pour deve-
nir un «esprit»; de lautre, ce qui réside
dans le giron de la terre nourriciere comme
dans une matrice chtonienne et poursuit
une lente et mystérieuse germination qui
détermine et favorise celle, spirituelle, de
ses descendants. Autrement dit, comment
la personne veille le cadavre ou ingére une
plante psychotrope? afin d’acquérir, de la
rencontre avec le défunt, une «vision-pou-
voir » (wdimaku) a l'origine d’une ferveur
belliqueuse propre a alimenter une des-
tinée exemplaire par le passé et source
d’une vie sans heurt aujourd’hui. Deux
pratiques me permettront d’illustrer mon
analyse: la quéte proprement dite de cette
intériorité et le rituel tsdntsa (réduction
des tétes), propre au contexte des guerres
intra-ethniques du passé. Ces pratiques
seront aussi l'occasion de revenir sur la
facon dont la société awajin pense I'étre
humain, notamment dans sa continuité
mystique avec le régne végétal.

Il convient cependant de préciser que
si Iidée développée dans ces lignes vaut
pour lensemble de la société awajin
passée, seuls quelques-uns de ses repré-
sentants actuels la revendiquent comme
légitimante d’une praxis quotidienne. J’ai
montré ailleurs (Baud, 2008 ; 2009) com-
bien la pensée awajin distingue les per-
sonnes selon qu’elles prennent ou non et
de maniere répétée ces types de plantes.
Si hier, cette distinction n’était pas perti-
nente, puisqu’il était inconcevable qu'une
personne échappe a ce comportement, tel
n’est plus le cas aujourd’hui. Véritables
mécanismes de maintien d’une identité, les
pratiques susdites ont pourtant été aban-
données en raison de la fin des conflits
intra-ethniques, puis avec lapparition
des cimetieres collectifs®, au profit d’un
usage renouvelé des plantes psychotropes
et d’'une transformation de ’énoncé inté-
rioris€; 'acte méme de la rencontre avec
Ajutap ne donnant aujourd’hui aucune
autorité sociale a I'impétrant.

D'UNE INTERIORITE A L'AUTRE:

LA MORT CHEZ SOI

Traditionnellement, la société awajin
se composait de maisonnées dispersées,
sauf en cas de conflit, autour d’'un homme
reconnu pour sa valeur guerriere et la force
de sa rhétorique. Répartis le long d’un
ruisseau (quebrada), ces noyaux endo-
games formaient a leur tour un groupe

FRONTIERES/VOL. 23, N°2

local, désigné par le nom de l'affluent du
Marafién qu’il occupait, lui-méme consti-
tué en un sous-ensemble (la société awa-
jin), puis en un ensemble régional, connu
en tant que Jivaro. Si les relations entre
noyaux endogames sont empreints d’une
hostilité de principe qui trouve son expres-
sion dans la vendetta (Renard-Casevitz,
1985), la chasse aux tétes, sur laquelle je
reviendrai, était menée « contre des enne-
mis qui, tout en étant nécessairement
jivaro », ne relevaient ni «de la parenté
reconnue ni de la méme communauté dia-
lectale » (Taylor, 1997, p. 6).

Aujourd’hui cependant, la société awa-
jin connait un important processus de
changements culturels?, initié a I’époque
de la collecte du caoutchouc. Si le besoin
de main-d’ceuvre a amené de nombreuses
familles a quitter les vallées étroites pour
s’installer sur les berges du Marafién et de
ses affluents, le principal moteur de ce pro-
cessus a €té et reste ’école bilingue, en rai-
son de son caractere prosélytique®. L'école,
et a travers elle I’ceuvre missionnaire, a
joué un role fondamental dans ’abandon
de pratiques au fondement du lien social.
Ainsi, si I'Etat contemporain revendique
pour son propre compte «le monopole de
la violence physique 1égitime » (Weber,
2002, p. 124; voir les manifestations du
printemps 2009), les missionnaires ont
découragé—pour ne pas dire prohibé —tout
usage de boissons enivrantes, les quali-
fiant de «diaboliques». Comme le dit
Isabel Taijin (Nazareth, entretien réalisé
en 1999), «ils interdirent aux gens de boire
et ont su insuffler cette peur » qui explique
pourquoi ces pratiques ont été abandon-
nées, sans les faire disparaitre pour autant.
En effet, au sein de cette société, la féte
était et reste une rupture dans le quotidien,
un moment nécessaire ol 'on échappe aux
contraintes, un passage circonscrit dans
le temps et dans ’espace, tout comme elle
assure la cohésion sociale a I'intérieur de
la communauté®.

A la mort de toute personne, le corps
était enterré 2 méme la terre sous la mai-
son; s’il s’agissait du chef de famille, la
maison €tait alors abandonnée, car son
double immatériel, trop fort, « pouvait voler
celui des bébés qui mouraient alors rapi-
dement ». Cette intériorité appelée wakdn
(littéralement, 'ombre portée par le corps
sur le sol) de ceux qui «ne pratiquaient
pas les plantes, comme dans le cas de
mauvaises morts », un double que tout un
chacun possede par ailleurs, se transforme
alors en un fantéme, appelé fwanch (nom
donné également a une classe d’esprits
maléfiques’). Celui-ci «erre alors dans
la forét» en proie a une faim insatiable
et apparait dans les réves de ses parents,
a moins qu’il ne prenne lapparence

34

d’un hibou, d’un cerf, voire d’un grand
papillon bleu (du genre Morpho).
Condamnés a une solitude désespérante,
ces étres hantent les vivants, les enfants
surtout, qu’ils cherchent a entrainer avec
eux (Descola, 1986). Aprés quelques
semaines pourtant, son souvenir s’estompe
et avec lui sa faculté de nuisance.

Si Philippe Descola (2006) nous dit que
les défunts en Amazonie étaient craints et
voués a P'oubli le plus rapide, les premiers
jours qui suivent le déces de ces personnes,
grands buveurs de décoctions préparées
a partir de plantes psychotropes—dans
lidéal, tout homme et femme—, revé-
tent cependant un sens particulier dans
la société awajin. En effet, c’est 1a un
moment propice pour qui veut s’emparer
de cette «vision-pouvoir» qui s’échappe
alors du cadavre pour rejoindre ’espace ou
«monde-autre » (Perrin, 1995). Tres valo-
risée socialement, la possession de cette
intériorité culturelle guide la vie de son
propriétaire, qui est alors reconnu comme
étant un visionnaire (wdimaku). Synonyme
de clarté€ existentielle et, dans un contexte
de guerre intra-ethnique, de la conviction
d’invulnérabilité (Taylor, 1997), celle-ci est
acquise de la rencontre, lors de 'expérience
extatique (kajamadt), avec un esprit, appelé
Ajitap, qui en est le dépositaire. Bien que
dépourvu d’identité propre et alors méme
qu’il apparait avec les traits d’'un parent
décédé pour faire le wdimakbau, cet esprit
est individué et rattaché au territoire d’'un
groupe local; la vision d’Ajitap ayant alors
la propriété unique de demeurer dans le
corps de son propriétaire (Brown, 1984).

Le pouvoir s’acquiert a travers, sans
étre exclusif, un ensemble limité de signi-
fiants: la pierre, la lupuna (Ceiba insignis,
un arbre de la famille des Bombacacées
appelé ménte en awajln), le boa, l'aigle ou
le jaguar; chaque signifiant ayant sa fonc-
tion: la pierre qui tombe du ciel favorise
une longue vie, tandis que I’arbre est syno-
nyme de protection, l'aigle d’'une capacité
visionnaire, le jaguar et le boa, que «per-
sonne ne mange », de force, etc.

Trois jours apres le déces, le pouvoir

sort de la tombe, il fait un trou

et sort. Par exemple, mon beau-peére

avait recu [le pouvoir de I'|Ajttap du

boa. Apres sa mort, il y eut un orage,
le tonnerre a grondé toute la nuit.

Il [Ajatap] a commencé a hurler,

Ils pensaient qu’il allait étre terrible.

Le pouvoir est sorti et s’en est allé

jusqu’a la riviere. Le jour suivant,

ils sont venus voir: il y avait un trou

[d’environ 20cm de diametre dans

la terre qui recouvrait la tombe].

Ajttap était sorti

(Walter Cufiachi, Nazareth, 2008).

PRINTEMPS 2011



Toutefois, la personne qui a le courage
de veiller a proximité de la tombe, de défier
lorage et de ne pas fuir a ’écoute de ce
cri redoutable — « comme s’il allait te man-
ger» —alors qu’il n’y a aucun animal en
chair et en os, celle-ci donc «doit se lever
et dire: “Oyé lache, pourquoi cherches-tu
a m’effrayer ?” » avant de frapper, a l'aide
d’un baton (pdyag), ce qui se dresse devant
elle, quelques feuilles mortes soulevées par
le vent en un tourbillon ou un animal long
d’une vingtaine de centimetres (un jaguar
«en miniature» par exemple), le faisant
littéralement exploser dans un bruit sourd
que tous peuvent entendre. «Alors, il te
faut t’éloigner du défunt. Tu marches 20 ou
30 metres, mais le sommeil te rattrape. Tu
avances péniblement avant de t’endormir
1a, sur le chemin. Ajttap entre alors dans
ton corps et dit: “Je me présente a toi mon
fils et te transmets ce qu’ils m’ont donné a
moiily alongtemps” » (extraits de conver-
sations avec Walter Cufiachi, Nazareth,
2008). Autrement dit, il entre et dépose
dans le corps de la personne la vision (de
son avenir) et le pouvoir (de le réaliser).

Parmi ces morts, dont la désagrégation
trouve un écho dans des phénomenes
atmosphériques inhabituels, personnages
importants, chefs (waisam) et grands
guerriers (muun madnin) jouissaient par
le passé d’un traitement particulier. Ils
étaient enterrés assis dans le tronc d’une
tiliacée au bois tendre appelé shimiit (en
latin Apeiba membranacea) et envelop-
pés de cannes (Gynerium sagittatum, une
Poacée appelée tagkdn en awajin) et de
feuilles formant un enclos, «un peu a la
maniere des Incas qui enterraient leurs
momies » (Isabel Taijin, Nazareth, 1999).
Apres un temps, le cadavre était exhumé
et les os détachés de la chair putride avant
d’étre enfermés dans un grand récipient
en terre cuite (ichinak) par un parent du
défunt. Puis, ils €taient a nouveau mis en
terre, moment particulier au cours duquel
était évoquée la mémoire du défunt. Ces
sépultures étaient et restent des lieux pro-
pices pour qui souhaite rencontrer Ajttap.
La personne y passe la nuit, ivre de la
plante. La, raconte don Walter, «le pou-
voir t’est donné comme une faveur. Du ciel,
descend l’esprit de celui dont les os sont
inhumés 1a, dans la terre. Ajatap descend
d’autant plus facilement qu’il se souvient...
Mais peu le font, car ils ont peur de celui
qui vient en hurlant!» (Nazareth, 2008).

Veiller la personne, deux ou trois
jours aprés sa mort, n’est donc pas la
seule maniere de capter cette intériorité
culturelle qui I’habitait de son vivant.
Une autre est de boire une préparation
a base de plantes psychotropes (Baud,
2009). Au-dela des gestes attendus, iden-
tiques dans les deux cas, ces deux modes

PRINTEMPS 2011

UNE TELLE IDEE TROUVAIT A 'EPOQUE SON EXPRESSION

DANS LE PORT D'UN COLLIER FAIT DE DENTS DE JAGUAR,

DE DENTS HUMAINES ET DE TETES REDUITES QUE LE GUERRIER

ARRACHAIT A SES ENNEMIS. IDEE D’'UNE MANDUCATION,

C'EST-A-DIRE D'UN CANNIBALISME SYMBOLIQUE QUE REPRESENTE

LA CHASSE AUX TETES OU L'ASSIMILATION DE LAUTRE A SOI.

d’acquisition d’une «vision-pouvoir »
trouvent leur origine dans le mythe de
Bikut susmentionné. Mieux, celui-ci les
synthétise en ce sens que de son cadavre
pousserent deux plantes, celles-la mémes
qui induisent la rencontre avec Ajitap. En
somme, du corps-semence, mis a germetr,
est né le moyen par lequel I’étre humain
acquiert une intériorité, transmise de
génération en génération et synonyme
d’une identité partagée. Récit mythique
qui transparait dans la croyance actuelle,
puisqu’il est dit que du cadavre du wdi-
maku qui se décompose alors au sein de la
terre —véritable matrice chtonienne - nait
également une plante. Laquelle, préparée
avec soin, permettra a celui qui en boira
la décoction de rencontrer, a son tour,
Ajutap, '« Ancien ».

LA MORT DE L'AUTRE:

SOURCE DE VIE

Bikut, dit le mythe, est né a une époque
ol les coutumes et la forme de vie awajin
étaient différentes d’aujourd’hui. A une
époque ot le territoire s’étendait tres loin
dans la grande forét et était vierge de tout
métis. Bikut est ce guerrier et héros cultu-
rel d’une société pour laquelle la guerre est
synonyme d’indépendance, en ce sens que
la figure de I’autre, adversaire préférentiel,
lui donne a voir I'image unitaire de son
étre social (Clastres, 1997). Il évoque cette
violence organisée et collective, violence
réparatrice d’'un désordre (le fait que les
Awajin soient toujours vaincus) qu’il a
été amenée a endosser a travers sa folie
meurtriere. De fait, la guerre perpétue
«une asymétrie fondatrice enracinée dans
le caractére chroniquement déficitaire
du stock des virtualités de personnes »
(Taylor, 1985, p. 165). Elle s’inscrit dans
une intentionnalité prédatrice, corré-
lative de l'idée d’enfantement. Deés lors,
la distinction faite par don Walter entre
«Ajutap de guerre» et « Ajlutap de vie »,
lequel est défini ci-dessous, ne saurait étre
aussi tranchée.

Plus nous possédons d’Ajiatap dans

le corps, plus nous sommes puissants.

Par exemple, si je n’avais rencontré

aucun Ajttap, crois-tu que j’aurais

35

les cheveux blancs ? Aucun de mes
fréres n’a les cheveux blancs. C’est
au travers d’Ajitap. Parce que j’ai vu
[dans cette expérience particuliere
de la conscience induite par le psy-
chotrope] une personne aux cheveux
blancs. Elle était plus 4gée que moi
aujourd’hui. Voila pourquoi, je vais
encore vieillir. Jusqu’a ce que je n’aie
plus que des cheveux blancs. C’est la
bénédiction d’Ajitap. Une chose est
importante est de voir ses enfants.
Jai des enfants, j’ai des petits-enfants.
A ce jour, aucun n’est mort. Pourquoi ?
Parce qu’Ajttap, mon oncle, m’a
donné ce pouvoir d’avoir des enfants
et de les protéger (Nazareth, 2008).
Par le passé, les hommes cherchaient
donc d’abord a acquérir un «Ajttap de
guerre », gage de la réussite de I'expédi-
tion, et corrélativement d’une destinée
exemplaire. Or, seule la possession de
cette intériorité leur permettait d’aller se
battre. A condition toutefois qu’elle soit
validée par celui qui, par son statut social
et en cas de conflit, avait autorité pour
le faire. Personnage auquel la mémoire
accorde une certaine prestance (puisque
«tous ne pouvaient lui parler, s’il n’était
pas préparé, c’est-a-dire s’ils n’avaient
pas eu de nombreuses visions », raconte
Eucebio Cufiachi, Nazareth, 2008), le
kiijak était le chef emblématique d’une
société dispersée et acéphale, capable de
réunir plus de «700 guerriers» dixit don
Walter. Celui-ci se distinguait, non tant
dans ses compétences discursives® qu’il
partageait avec tous ceux qui avaient ren-
contré Ajutap, mais bien dans le fait qu’il
était un grand visionnaire, a l'instar de
Bikut. Une telle idée trouvait a I’époque
son expression dans le port d’un collier fait
de dents de jaguar, de dents humaines et
de tétes réduites que le guerrier arrachait
a ses ennemis. Idée d’'une manducation,
c’est-a-dire d’'un cannibalisme symbolique
que représente la chasse aux tétes ou I’assi-
milation de lautre a soi. Mais également
d’une surcharge d’énergie a 'origine d’une
fertilité exubérante, propice a la culture du
manioc, dont le vampirisme est bien connu
par ailleurs.

FRONTIERES/VOL. 23, N°2



Chaque homme devait ainsi se présen-
ter devant celui qui allait mener le raid et
dire son expérience visionnaire. Le kiijak
demandait alors au guerrier: « Combien
de fois as-tu fait le wdimakbau ? Wajiipa
wajipa waimakuma? Wajiipa wajipa
waimakuma?» Un répondra alors: «A
travers le datém, mon oncle m’a donné ce
pouvoir. A travers le tabac aussi... a travers
le b7kut, il m’a donné ce pouvoir » (Walter
Cuiiachi, Nazareth, 2008). Cependant,
rares sont ceux qui ont rencontré trois
fois de suite Ajttap et si tel est le cas, ces
hommes sont reconnus pour leur force qui
les rend invulnérables comme le jaguar et
invisibles a I’exemple de 'iwanch. Une pré-
sence qui apparait, pour 'Awajin ivre du
datém, telle une «lumiere brillante » dans
la poitrine de la personne qui a rencontré
Ajutap.

La question des tétes réduites ou tsdntsa
est un fait ethnographique connu—bien
souvent réducteur—et inconnu aujourd’hui
de la culture awajin, puisque «tous les
anciens qui réduisaient les tétes sont morts
et le secret perdu» (Roberto Wamputsa,
Nazareth, 2007). La description donnée
ci-apres du processus de réduction des
tétes s’appuie donc sur la mémoire de cer-
tains membres des communautés awajan
établies le long du Chiriacu. Il convient
de préciser que les faits relatés ne corres-
pondent pas nécessairement aux exposés
existants (Karsten, 1935; Harner, 2006
[1972]; Brown, 1984 ; Descola, 1993) qui
ont, excepté M.F. Brown, travaillé dans
d’autres groupes jivaros.

Dans ces récits, chaque homme pou-
vait prendre ou perdre la téte. Selon
M.F. Brown (1984), une telle pratique
visait a empécher ’ame du vaincu de se
venger. Retenue prisonniere dans la téte,
elle devenait alors pour le vainqueur et sa
parenté une source de vitalité transmise
aux femmes et aux essarts. Objet central
de plusieurs rituels, dont I'une des fonc-
tions était de s’assurer de la bienveillance
de I’ame captive (ou si 'on préfere de
neutraliser ses pouvoirs de vengeance),
cette derniere €tait a la fin renvoyée chez
elle. Toujours selon lauteur, la téte était
alors jetée ou vendue aux métis. Selon
M. Harner (2006), les différents rites
associés au processus de réduction de la
téte, puis a sa démonstration en place
publique avaient pour dessein I’affirma-
tion d’une identité culturelle, tandis que
pour le guerrier, il s’agissait d’acquérir
du prestige.

Enfin, selon P. Descola (1993), la
tsdntsa assumait tous les roles sociaux
d’une procréation symbolique, dont le
fruit trés réel était un enfant a naitre
dans la parentele du meurtrier au cours
de 'année qui suivait le rituel. C’est dans

FRONTIERES/VOL. 23, N°2

cette optique que s’inscrit une telle pra-
tique, donnée ci-dessous, chez les Awajun.
Précisons cependant que pour les habi-
tants de Nazareth et des communautés
voisines, le souvenir des faits passés
accorde la prérogative de posséder au
seul kijak et de perdre la téte a certains
hommes reconnus pour leur valeur. La
mémoire associe de fait le prestige qu’ac-
quiert auteur d’un tel geste—celui de
«prendre» et de posséder—a une fonc-
tion politique et celle-ci a la qualité et au
nombre des visions recues.

Sur le chemin du retour, tandis que le
corps était laissé sur place pour que ses
parents 'enterrent, des spécialistes déta-
chaient la peau des os du créne par une
incision a ’arriere de la téte; les os étaient
jetés dans une riviere. Puis, ils mettaient la
peau a cuire un temps dans 'eau. Une fois
bien souple, ils la sortaient de l'ichinak et
la frottaient avec du sable rouge, qui avait
€été€ bouilli au préalable. Ensuite, ils rem-
plissaient I'intérieur de pierres chauffées
dans le foyer, en prenant garde de tou-
jours leur imprimer un mouvement. Tout
en «brilant», la peau se réduisait alors
jusqu’a la «taille souhaitée », le visage ne
perdant pas sa physionomie. Enfin, ils fer-
maient les levres a ’aide de fil de coton et
décoraient d’un colorant rouge extrait des
fruits du roucou (en latin Bixa orellana,
un petit arbre de la famille des Bixacées)
la téte réduite qui était gardée «comme
trophée ».

Quant au meurtrier, de retour chez
lui, il était isolé comme une béte sauvage
et fétide (Descola, 1993), puis lavé de la
souillure du sang, au travers d’un long
jeline, associ€ a une stricte abstinence
sexuelle. Ensuite, pour ne pas mourir, il
lui fallait chercher a acquérir une nouvelle
vision, 'ancienne —celle qui l'avait aidé a
tuer—étant « consumée ». Parallelement,
un rituel en deux temps avait lieu; le pre-
mier épisode était une féte de plusieurs
jours, appelée ndmpejam, organisée par
le kijak. Assis sur un chimpui® et por-
tant son collier, celui-ci se tenait au centre
d’une ronde formée par les danseurs, qui
allaient et venaient, en chantant, en I’hon-
neur de cet homme dont on avait pris la
téte, apparence singuliere a méme d’engen-
drer un nouvel individu dans une logique
réversible d’inversion entre le meurtrier
et sa victime, le prédateur et sa proie,
I'indifférenci€ et 'individuation.

Ceci dit, ’'étre humain n’était pas le seul
a pouvoir perdre la téte, puisque la loutre
(tiyu) était également chassée pour celle-
ci. De la téte, une fois enterrée, a 'exem-
ple du corps du héros mythique Bikut ou
du cadavre du wdimaku, et en prenant
soin d’entourer ’endroit de pieux de bois
dur (chunku), poussait alors une plante

36

qui €était utilisée pour chasser, pécher ou
courtiser une femme. Le récit de sa nais-
sance exemplifie, 1a encore, I'idée que le
cadavre est un germe duquel nait un nou-
vel étre, créature humaine s’il est mani-
pulé dans des rituels complexes ou plante
médecine (tsuak) s’il est enterré.

Tu cueilles les feuilles, les maches

et les frottes sur le corps. Puis, tu

pars chasser en forét. Si tu rencontres

facilement du gibier, alors cette plante

est pour la chasse. Si tu n’as pas cette

chance, tu vas alors a la riviere et

péche. Si tu ramenes beaucoup de

poissons, alors cette plante est pour

la péche. Et si tu n’attrapes rien, ni

a la chasse, ni a la péche, alors cette

plante est pour courtiser les femmes.

Pour preuve, tu vas a une féte et 1a,

tu conquiers une fille, puis une autre...

Cette plante s’appelle tiyu tsiiak,

«médecine de la loutre »

(Walter Cufiachi, Nazareth, 2007).

DU CADAVRE A LA PLANTE

PSYCHOTROPE

En somme, 'entité singuliere, exprimée
dans le visage qui est détaché du créne,
séché et paré, était I'objet d’un traite-
ment rituel complexe dans le dessein de
la détourner du chemin des morts afin
qu’elle soit attachée a un nouveau terri-
toire (Taylor, 1985). En ce sens, le col-
lier porté par le kiijak le désignait en tant
qu’«administrateur » physique et métaphy-
sique (qui ne releve pas du sensible) d’'une
région. En conservant dents et tétes, outre
que ces objets permettaient de fixer sa pen-
sée sur ce qui ne pouvait étre représenté, le
kijak capitalisait un potentiel énergétique
qu’il était a méme de transmettre, au méme
titre que ses os apres sa mort. Ceci dit, le
collier donnait également a voir la valeur
et le prestige de son propriétaire dans un
systeme qui voulait, par ailleurs, que toute
personne passat par le jetine et I’'abstinence
sexuelle alors qu’elle s’enivrait de plantes
psychotropes. Une expérience qui rendait
le corps a I'image du cadavre dans le seul
dessein d’acquérir un énoncé recu et inté-
riorisé sous forme d’une «vision-pouvoir »,
synonyme d’une modification qualitative
de la conscience de soi.

Le rapport au cadavre dans la société
awajlin ne peut donc étre détaché d’un
concept plus global d’« énergie circulante »
(Chaumeil, 1985, p. 153), d’'une énergie
présente et distribuée inégalement entre
les étres, une énergie en constante circula-
tion et en quantité finie. Dans ce contexte,
toute naissance supposait une mort. De
fait, la chasse aux tétes participait de «la
nécessité permanente de reconstituer des
identités sociales grace aux différents é1é-
ments (chair, os, parties du corps... 4me)

PRINTEMPS 2011



de 'ennemi» (Menget, 1985, p. 138). Des
lors, évoquer le cadavre, c’est poser la
question de cette énergie qui passe d’un
support a un autre a travers la décompo-
sition du corps, qu’elle prenne la forme
d’une intériorité qui s’en échappe pour
rejoindre ’espace ou donne naissance a
une plante tsiiak, utilisée pour acquérir
cette méme intériorité. Une intériorité que
je qualifie de culturelle en ce sens qu’elle
participe de la définition d’une identité
collective.

Ainsi aujourd’hui, si le cadavre a perdu
cette place qu’il occupait par le passé, la
quéte individuelle d’une « vision-pouvoir »
n’a pas disparu. Celle-ci prend désormais
forme a travers I'expérience (nampéamu)
induite par la plante psychotrope, ava-
tar végétal du corps, une expérience qui
témoigne de la présence des morts en tant
que puissance agissante.

Bibliographie

BAUD, S. (2008). « L’ingestion d’ayahuasca
parmi les populations indigeénes et métisses
de 'actuel Pérou, Une définition du chama-
nisme amazonien », Ethnographiques.org,
n° 15, février, en ligne, <http://www.ethno-
graphiques.org/2008/Baud.html>, consulté
le 2 mai 2011.

BAUD, S. (2009). « Chamanisme et plantes
psychotropes parmi les Awajin (groupe
Jivaro, Pérou) », Phytothérapie, vol. 7, n° 1,
p. 20-25.

BROWN, M.F. (1984). Una paz incierta,
Historia y cultura de las comunidades
aguarunas frente al impacto de la carre-
tera marginal, Lima, Centro Amazénico
de Antropologia y Aplicacién Practica
(CAAAP).

CHAUMEIL, J.-P. (1985). « Echange d’éner-
gie: guerre, identité et reproduction sociale
chez les Yagua de ’Amazonie péruvienne »,
Journal de la société des Américanistes,
vol. 71, n° 1, p. 143-157.

CLASTRES, P. (1997). Archéologie de la
violence, La guerre dans les sociétés primi-
tives, La Tour-d’Aigues, Editions de ’Aube.

DESCOLA, P. (1986). La nature domes-
tique, Symbolisme et praxis dans Uécologie
des Achuar, Paris, Edition de la Maison des
sciences de ’'homme.

DESCOLA, P. (1993). Les lances du crépus-
cule, Relations jivaros, Haute-Amazonie,
Paris, Plon.

DESCOLA, P. (2006). «La fabrique des
images », Anthropologie et Sociétés, vol. 30,
n° 3, p. 167-182.

HARNER, M.J. (2006 [1972]). Les Jivaros,
Homme des cascades sacrées, Paris, Payot.
KARSTEN, R. (1935). The Head-hunters
of Western Amazonas, the Life and Culture
of the Jibaro Indians of Eastern Ecuador

and Peru, Helsinki, Societas Scientarum
Fennica.

PRINTEMPS 2011

—

MENGET, P. (1985). «Jalons pour une
étude comparative », Journal de la Société
des Américanistes, vol. 71, n° 1, p. 131-141.

PERRIN, M. (1995). Le chamanisme, Paris,
Presses universitaires de France.

RENARD-CASEVITZ, F.-M. (1985).
«Guerre, violence et identité a partir de
sociétés du piémont amazonien des Andes
centrales», Cahier de 'ORSTOM, vol. 21,
n°1, p. 81-98.

TAYLOR, A.-C. (1985). «L’art de la réduc-
tion: la guerre et les mécanismes de la dif-
férenciation tribale dans la culture jivaro »,
Journal de la société des Américanistes,
vol. 71, n° 1, p. 159-173.

TAYLOR, A.-C. (1997). « L’oubli des morts
et la mémoire des meurtres, Expériences de
I’histoire chez les Jivaro », Terrain, n° 29, sep-
tembre, en ligne, <http://terrain.revues.org/
index3234.html>, consulté le 2 mai 2011.

WEBER, M. (2002 [1919]). Le Savant et le
politique, Paris, Ed. 10/18.

Notes

. Cet article s’appuie sur un travail de terrain

réalisé entre 1998 et 2008, principalement
dans la communauté de Nazareth, établie le
long de la riviere Chiriacu (district d’Imaza,
Province de Bagua, département d’Amazonas,
Pérou).

.Les Awajin connaissent plusieurs plantes

psychotropes. Les principales sont le tabac
(tsadg), Nicotiana tabacum (une Solanacée),
le bikut -tous deux étaient pris individuelle-
ment par le jeune garcon, accompagné de
son pere ou d’un oncle qui lui enseignait les
pratiques de la chasse —et le datem, qui peut
étre ingéré seul ou associé au ydji (en latin
Diplopterys cabrerana, une liane de la famille
des Malpighiacées), mélange réservé hier au
chaman (iwishin). Seul, le datem était uti-
lisé par tous dans le dessein d’acquérir une
«vision-pouvoir ».

. « Bien souvent, les anciens se frottaient le

corps avec des feuilles avant d’aller dormir
dans un abri prés d’une tombe. Ils allu-
maient un feu pour favoriser la rencontre.
Aujourd’hui, cela ne se fait presque plus parce
que les tombes isolées disparaissent, sinon
deux ou trois. Les énergies se croisent alors
entre bons et mauvais esprits. Avant, le mort
était enterré dans une maison et celle-ci aban-
donnée. Nettoyée régulierement, on pouvait
faire un feu et dormir, 1a, a coté de la tombe,
pour obtenir des informations et davantage de
visions. Mais aujourd’hui, avec le mélange des
morts, cela ne va pas!» (Walter Cufiachi ; vieil
Awajin, médecin-herboriste (fsudjatin) qui
vit aujourd’hui a Nazareth, entretien réalisé
en 2008).

. Du moins au sein de ces communautés en

proie a des changements culturels importants
du fait de leur proximité avec la piste qui

relie Bagua a Sarameriza, département
d’Amazonas, Pérou.

37

5. Les premiers établissements implantés sur
le territoire awajin relevaient de I'Institut
linguistique d’été, mission protestante nord-
ameéricaine qui procéda, dés 1946, a I'alpha-
bétisation des populations amérindiennes,
sous les auspices du ministere péruvien de
I’Education, quoique limitée & la traduction
en espagnol d’un vocabulaire de base et de
textes religieux dans le dessein d’une politique
d’assimilation.

6. Autant de fonctions que les missions pro-
testantes actuelles revendiquent pour elles-
mémes.

7.0u «diables». A I’exemple de I'ame des
défunts, ceux-ci vivent également en forét, de
maniere solitaire. On les reconnait a la taille
des empreintes que laissent leurs pieds sur le
sable, semblable a celles que ferait un enfant...
«mais que ferait un enfant dans la forét? ».
Ces étres hurlent la nuit, mangent des crabes,
des poissons péchés dans les ruisseaux et des
fruits. Ils peuvent enlever les personnes qui,
si elles sont retrouvées vivantes « puent alors
comme si elles ne s’étaient pas lavées pendant
des jours » (Walter Cuflachi, Nazareth, 2007).

8. Ainsi I'usage habituel de mettre sa main
devant la bouche était une maniere de s’expri-
mer, de faire résonner sa voix, de lui donner
de la force et une certaine tonalité, donc aussi
de la rendre plus juste.

9. Deux types de siege sont utilisés: le chimpuii,
réservé aux wdimaku, en bois de kdwa (en
latin Ocotea floribunda, un arbre de la famille
des Lauracées) et le kutdg, moins imposant,
en bois de wdwa (Ochroma pyramidale, une
Bombacée).

FRONTIERES/VOL. 23, N°2



