CNRS EDITIONS

De quelques pharmakoén awajun (Pérou) et de leurs usages

DANS CORrPS 2021/1 (N°19), PAGES 295 A 305
EDITIONS CNRS EDITIONS
ISSN 1954-1228

ISBN 9782271141590
DOI 10.3917/corp1.019.0295

Article disponible en ligne a I'adresse
https://www.cairn.info/revue-corps-2021-1-page-295.htm

’ CAIRN

MATIERES A REFLEXION

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, sabonner...

Flashez ce QR Code pour accéder a la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour CNRS Editions.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le
cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie, sous quelque
forme et de quelque maniére que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de I'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est
précisé que son stockage dans une base de données est également interdit.


https://www.cairn.info/revue-corps-2021-1-page-295.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/publications-de-S%C3%A9bastien-Baud--140123.htm?wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-corps.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/editeur.php?ID_EDITEUR=CNRS&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-corps-2021-1-page-295.htm&wt.src=pdf

De quelques pharmakén awajun (Pérou)

et de leurs usages

De la naissance a la mort, le rituel,
comme l'interdit mais a un autre niveau,
est un moyen privilégié de préserver et
de pérenniser la société. Il en est ainsi
de la quéte visionnaire awajun, comme
de lacces a la fonction chamanique
dans cette société de langue jivaro, éta-
blie sur le haut Maranén, en Amazonie
occidentale (Pérou). Ces « expériences
spirituelles » (Baud, 2017) témoignent
de deux logiques, bien différenciées par
mes interlocuteurs, dans les usages de
quelques substances végétales et cha-
maniques, ou pharmaka, entendu ici au
sens de « moyen de produire quelque
chose' ». Ces logiques définissent cha-
cune a leur maniere une dialectique
entre identité et altérité au moyen de
constructions continues et de méta-
morphoses corporelles, le devenir cha-
mane pouvant étre considéré comme
un processus exacerbé et inversé de la
quéte visionnaire. Cette derniere est le
fait de tout un chacun, quoique beau-
coup plus rarement aujourd’hui. Elle

Sébastien BAuD

méle deux pratiques : l'épuration cor-
porelle d'une part, qui a pour fonction
de rendre alerte ; livresse dautre part,
qui a pour finalité une rencontre spi-
rituelle et l'acquisition dune nouvelle
vitalité. Conjointement, lingestion de
plantes purgatives et psychotropes rend
propre et lumineuse la personne, syno-
nyme dabondance matérielle future.
Elle permet de se construire en tant
que chasseur, mari, pere (et guerrier
hier, pour « prendre une téte », au sens
propre du mot, source de vitalité alors
transmise aux femmes et aux essarts) ou
horticultrice, potiere, épouse, mere (et
bénéficiaire hier de la vitalité arrachée
a celui qui parle une langue jivaro mais
n'est pas Awajun).

Lacces a la fonction chamanique est
réservé aux hommes. Il passe® par une
apathie, induite par 1isolement, l'inacti-
vité, le jetine, l'inhalation du tabac et la
fermentation dans le corps dune subs-
tance, qui vient « souiller » ce dernier.
Ce pharmakon conditionne et définit le

295



Corps n° 19, 2021

devenir chamane : sans lui, assurent les
plus vieux de mes interlocuteurs, la per-
sonne serait bien incapable d’interagir
dans l'invisible avec les intentionnalités
humaines et non humaines impliquées
dans le malheur ou sa réparation. Cette
« altérité constituante » (Erikson, 2003)
du chamane est un poison pour toute
autre personne, puisquelle blesse ou
attrape et éveille le désir de tuer. Elle
transforme en « sorcier » celui qui la
possede sans y étre préparé. En d'autres
termes, si tout un chacun peut, a laide
de quelques végétaux, voyager en esprit
ou percevoir au-dela de l'opacité des
corps (tel « dard » brillant et patho-
géne), comme au-dela de la transpa-
rence du monde (tel autre qui « vole »
autour des participants au rituel), il
n'en est pas pour autant chamane ; si
tout un chacun, comme lécrit Esteban
Arias (2018) a propos des Matsigenka
(Amazonie), peut vouloir s'intoxiquer, il

Le tsuak, pharmakon awajun

Mes interlocuteurs se définissent lin-
guistiquement comme Awajun, socia-
lement comme shuag, « gens connus »
— le Jivaro inconnu, ennemi potentiel,
est appelé shiwag — et ontologiquement
comme aents. Shuag, c’est la personne
connue, objet de la rencontre ; aents,
c’est la personne qui vient debout. Aents
désigne tout existant avec lequel le
locuteur peut établir une relation, c’est-
a-dire tout existant doté dune inten-
tionnalité. En ce sens, il est utilisé pour

296

ne devient pas pour autant un bon étre a
transformation, un « homme esprit ».

Ces substances végétales et chama-
niques, les Awajun les appellent tsuak.
Elles produisent des métamorphoses
et ont a voir avec nos émotions, la joie,
la colere, la fureur guerriere comme la
frayeur, ce qua fort bien montré Patrick
Deshayes (2002). Elles participent d'une
méme catégorie indigéne, définie par
les notions de prédation et de fermenta-
tion, que jaborde dans cet article dans
son rapport a lI'idée de construction de
soi, celle de tout un chacun, dite najanet,
entendue au sens de « se fabriquer », et
celle du chamane, dite yapajinat, au sens
d'un devenir autre, d'un étre en méta-
morphose. Ces logiques différentes me
permettent de montrer que le recours
au tsuak, que je rends ici par la notion de
« substance modificatrice », est a consi-
dérer comme un mode spécifique de
rapport a la substance ingérée.

nommer l'image de la personne comme
l'esprit végétal ou animal « qui apparait
telle une personne » (aentsmagau) dans le
réve ou dans l'expérience psychotrope,
comme wakan (« ombre ») l'est pour le
défunt et gjutap (« vieille chose usée »)
pour le pouvoir, qui se donne a voir et
a entendre dans les traits dun parent
décédé suite a l'absorption dun tsuak,
terme fort intéressant par les opposi-
tions qu'il porte en substance.



Lorsque nous marchons pour aller
au jardin, parfois fort éloigné de la
maison, je ne manque pas d’interroger
mes hotes sur les plantes que nous ren-
controns en chemin, surtout sur une
catégorie d'entre elles, celle de tsuak,
terme construit sur le radical tsu-, de
méme que les verbes tsuwamat (« net-
toyer, guérir ») et tsuwapat (« souiller,
ensorceler »). Tsuak désigne toutes les
plantes, dont les usages ne les classent
pas (ou pas seulement) du coté des
cultigenes alimentaires et des plantes
sauvages comestibles (yumain), dont la
seve (yumiji) ou le bouillon qu'on en fait
est doux (yumimitu), comme peut l'étre
le miel (dapa yumiji). La catégorie tsuak
comprend les remedes’ et prophylaxies
(contre les agressions ou la malchance,
celle du chasseur notamment, dite shim-
pagkamu), les poisons de péche et de
chasse, les plantes-bijoux, les peintures
corporelles et les plantes psychotropes,
toutes ces plantes qui vont avoir un effet
sur son corps ou sur le corps d'autrui, et
modifier la relation de la personne a son
environnement, social et naturel. Ces
plantes sont préparées et données par
des personnes savantes, appelées tsua-
jatin, « celle avec le tsuak », ou wawekjatin,
« celle avec le waweamu, ce qui pénetre,
le dard ou la sorcellerie ». Elles le sont
dans un dessein prophylactique, théra-
peutique, de séduction, de prédation ou
encore agressif ; des plantes qui néces-
sitent de fait certaines précautions au
moment de leur cueillette et leur utili-
sation, comme un régime alimentaire
particulier.

De quelques pharmakén awajun et leurs usages

Ces plantes sont dites shiig ou fseas,
« biens » ou « vénéneuses », des phar-
maka donc, dont la toxicité est ques-
tion de nature, a l'exemple du tseas
kunakip ~ (Tabernaemontana  macrocalyx),
ou de dosage, a l'exemple du shishim
(Couroupita subsessilis), utilisé pour se
débarrasser de parasites intestinaux et
dont la séve est fatale pour la personne
qui l'ingére a quelques millilitres pres.
Autrement dit, bien que remede, le
shishim peut agir « comme un poison »
(tseana aanin). Pour mes interlocuteurs,
la toxicité peut aussi étre contagieuse,
en loccurrence par lalimentation. La
chair du tatou par exemple est véné-
neuse (tsegjintin) en raison dun régime
alimentaire constitué de mille-pattes
(kagkag) et fourmis (yutui), deux insectes
qui entrent avec différentes plantes dans
la préparation du curare. Vénéneuse,
elle ne l'est pas pour tout un chacun,
mais pour celui qui a ingéré un tsuak :
une interaction négative se produit
dans le corps, avec pour conséquence la
maladie, voire la mort. Le terme tseas est
d’ailleurs construit sur le méme radical
que le verbe fseet, « lancer un liquide,
cracher avec force », soulignant ainsi le
lien entre venin et agression. Tseas, c'est
aussi ce qu'extrait par la succion le cha-
mane du corps malade.

Ces plantes sont de fagon explicite
dotées d'une intentionnalité, plutot pré-
datrice ; leur seve, essence ou vitalité,
précisément appelée puag, agit comme
celle du jaguar (puagkat). Elle est mise
a profit par les hommes au cours dune
quéte de vision pour étre chasseur et
guerrier ; des lors quils se cotoient,

297



Corps n° 19, 2021

pharmakon et humain sont le produit
d’'un processus de transformation paral-
lele (Deshayes, 2013), la plante devenant

La quéte d’Ajutap

Par le passé, plus rarement
aujourd’hui, filles et garcons allaient
en quéte d’Ajutap, un esprit individué
et rattaché au territoire dun groupe
local, passant de corps en corps qu’il
transforme alors par la présence qu’il
y dépose. Entre chacune de ses mani-
festations, Ajutap erre dans l'espace ou
au-dessus des montagnes et des foréts,
telle une chaine lumineuse et cligno-
tante (appelée payag). Plusieurs chemins
(jinti wainbau) sont possibles pour le ren-
contrer. L'un profite de la mort de l'aieul,
grand buveur de plantes, et demande
de veiller a proximité de la tombe les
trois premieres nuits suivant le déces.
Un autre est de boire la préparation
d'une plante : la décoction du datem
(Banisteriopsis caapi) lors d'un rituel col-
lectif ; la macération de feuilles fraiches
de tsaag (Nicotiana tabacum) ou la seve
extraite des tiges du baikua (Brugmansia
suaveolens) lors dune retraite solitaire
(Baud, 2018). Ce dernier est aussi appelé
tsuak ou bikut, du nom d'un guerrier et
héros culturel du cadavre duquel poussa
les deux premiers Brugmansia domes-
tiques ; selon l'usage qui en est fait, bikut
est synonyme de fureur guerriere ou
d’apaisement (bikipat, « ce qui calme la
douleur »).

298

tsuak et affectant (fermentant dans le
corps), la personne affectée devenant
autre.

Apres avoir demandé la permission
a la plante en y accrochant un bout de
tissu, trois a six tiges sont coupées a
l'aube et a jeun, enveloppées dans de
grandes feuilles, puis rapées juste avant
le rituel pour en extraire la séve, qui est
filtrée a l'aide d'un tissu. Apres avoir bu,
la personne sallonge, les tiges restantes,
toujours enveloppées, sont placées a coté
de sa téte pour inviter l'esprit végétal a
se présenter. Les premiers effets appa-
raissent rapidement. La personne tombe
dans un profond sommeil, dont elle se
réveille trois heures plus tard, en proie
a une tres forte fievre et a un asséche-
ment des muqueuses buccales. Ces pre-
mieres heures sont les plus critiques.
Elles demandent toute l'attention et le
savoir-faire du tsuajatin, qui prend soin
(shiig anentut) de la personne ; il humecte
régulierement bouche, poitrine, nuque
avec du coton mouillé.

La rencontre visionnaire avec Ajutap
interrompt aussitot 1'ivresse, alors quil
est autrement nécessaire de la couper,
clest-a-dire darréter la fermentation
(kajimamu) du tsuak dans le corps et
empécher la souillure coincidente, avec
pour conséquence un état de torpeur
ou d’abattement (kajakajak). Pour cela,
au petit matin, aprés la quéte vaine
d’Ajutap, l'ingestion du bikut dans un



but thérapeutique* ou sa participation
a la cure chamanique (pour attester la
réalité du fseas extrait du corps), la per-
sonne avale une préparation piquante :
soit le mélange de sampap (Eryngium foe-
tidum) et de piment (jima) écrasés dans
un peu d'eau salée ; soit la macération
d’'un gingembre appelé ajeg wakenchatai
(de wake, « estomac »). Le parent (ou le
tsuajatin), qui a donné la plante psycho-
trope, chante alors un esasaktu (de esa-
kaut, « effacer, nettoyer une tache » ; et
esamat, « soigner ») :

— Esasaktu naamkita, Que le nettoyage
se fasse (que la plante soit rejetée du
corps et que cesse l'ivresse)

— Pegkejush naamkita, Que la per-
sonne se rétablisse (littéralement qu’elle
devienne belle)

— Amega chaatu egkemtakme, Toi a
entrer a I'instant (avec cette idée de ful-
gurance, celle de I'éclair, chaajip)

— Ibau ajeg asamega, Comme bon
gingembre

- Amega amega tsuak asamega, Toi toi
qui est médecine

— Esasaktu naamkita (bis)

— Pegkejush naamkita (bis)

Si le terme pegkeg utilisé ici est com-
munément traduit par « beau » il
exprime précisément l'idée d’étre « cor-
rect » dynamique et pleinement ce
pourquoi la personne est faite, chasseur
ou horticultrice et potiere. Par opposi-
tion, livresse psychotrope, qui chauffe
le corps comme la fievre (tsuwemu), est
une intoxication paralysante (utsujatbau).
La couper a la fin du rituel (sakapat
ou mayumat, littéralement « enlever

De quelques pharmakén awajun et leurs usages

le pouvoir d'une chose ») permet de
retrouver un état sain (jaachu). Le tsuak
est bien une substance, qui modifie
l'identité de la personne pour produire
un devenir autre. Il n’y a que deux pos-
sibilités, écrit Patrick Deshayes (2013) a
propos du muka chez les Huni Kuin : se
faire extraire cette substance pour pou-
voir retrouver son humanité pleine et
entiere, ou en maitriser I'intentionnalité
et la retourner a son bénéfice et a celui
de sa parentele en devenant chamane.
Une méme nécessité conditionne
l'ingestion collective du datem waimatai,
« pour avoir une vision ». Le rituel se
tenait dans une maison débarrassée
de son mobilier, l'expérience vision-
naire (kajamat, littéralement « réver »)
étant éprouvée dans une hutte (ayamtai)
construite a cet effet. Celle-ci était
située a deux ou trois kilomeétres dans
la montagne, ce qui demandait pour la
rejoindre de la volonté aux jeunes gens
apres quils ont bu cing ou six litres de
la décoction amere. Aujourd’hui, cest
quelque peu différent, puisque ceux
qui s’y soumettent se retirent dans leur
foyer ou dorment sur le lieu de l'inges-
tion, a I'écart des maisonnées. Ajutap se
montre des lors bien plus difficilement
racontent les ainés ; dans leurs récits,
cet esprit apparaissait au milieu dune
tempéte, comme dérobé a la transpa-
rence du monde, sous la forme dun
animal, jaguar miniature ou boa géant
par exemple. Si le candidat a la ren-
contre maitrisait sa frayeur et frappait
a laide d'un baton (payag) l'apparition
terrifiante, celle-ci explosait en un gron-
dement sourd pour étre remplacée par

299



Corps n° 19, 2021

la vision apaisée dans le sommeil qui
s’ensuivait d'une personne bienveillante,
l'aieul décédé.

ATorigine d'un effroi ou d'un saisisse-
ment — tout a la fois le fait d'étre saisi par
I'expérience et de saisir le monde, l'atten-
tion se situant au coeur méme de cette
émotion -, le tsuak l'est de fagon conco-
mitante d'une ivresse que les Awajun
appellent une danse (nampeamu). Le
terme, construit sur le méme radical que
le verbe nampet, « étre saoul », est utilisé
pour décrire aussi bien les effets de la
biére de manioc que ceux des psycho-
tropes. Mais si les effets sont semblables,
boire le nijamanch, acte collectif, est une
expression de la sociabilité awajun. Il
évoque le plaisir, a I'opposé du datem,
vécu comme une contrainte nécessaire,
qui renvoie toujours a la solitude et a
I'éprouvé d'une détresse ou dune peine
(najaimamu), nécessaire pour construire
I'échange avec Ajutap, comme le chante
un tsuajatin au début du rituel.

— Washi aishmag asanu Washi aishmag
asanu, Je suis (comme) 'homme atele
(singe araignée)

- Tuwigki, tuwigki kajegkamu ataja, O,
ou serai-je hai

— Waita anenmain minajai, Vois, je
viens comme un pauvre here

viens

— Chupichupiki

trempé

minajai, Je

— Chapikchijun takaku minjai, Tenant
ma corde (entre mes mains serrées
contre ma poitrine)

- Yumii yutugmunumaa, Aprés une
forte pluie

300

— Dase dasejaen tuukasua waitkamug-
maa, Apres avoir été effrayé et tour-
menté par un vent violent

— Chuu chuu chuut minajai, Chuu,
chuuy, chuu, avec courage je viens, avec
courage (chuu, idéophone « pour se don-
ner du courage »)

Répondant a lappel, par compas-
sion (wait anentut), Ajutap descend de
l'espace et transmet a la personne une
force vitale animatrice, celle-la méme
que laieul, dont il a pris 'apparence a
cet instant, avait acquise de son vivant.
L'énoncé recu et intériorisé est syno-
nyme d'une modification qualitative de
la conscience de soi, d'une vie sans heurt
ou dun puissant sentiment guerrier,
qui encourage la bravoure et le meurtre
d'un ennemi (Taylor, 1997)... comme en
écho a la nature prédatrice de la plante
ingérée. Lénoncé apparait comme une
lumiere brillante (etsantin, de etsa, la
lumiére solaire) ou ardente (kegantin)
dans le coeur (anentai), siege de la pensée
(anentaimat). La personne est reconnue
comme étant une visionnaire (waimaku),
« celle qui possede un réve » (kajintin)
et un futur (nagkaemaktin). L'expérience
réalisée est le moment d’'une transition,
un devenir au sens dune potentialité
a actualiser, pour les hommes, par une
chasse fructueuse, une prise de parole
forte et potentiellement fatale ou encore
le meurtre d'un ennemi, un geste qui
fait de 'homme un kakajam.

Le fermenté (kajiau), le réve (kaja),
la colere (kajet), le fait de tuer (kajeet) et
d’étre courageux (kakajam) participent
dun méme ensemble de signifiants.
Si par le passé les hommes allaient en



quéte d’Ajutap pour tuer, aujourd’hui,
il est dit que la colere des kajintin tue
leur interlocuteur. La fureur est, dans
la société awajun, valorisée comme une
émotion propre au guerrier et un état
semblable a l'ivresse, cette fermentation
de la plante dans le corps comme cette
expression d'un devenir autre réversible.
Livresse est produite par le murmure
de l'esprit végétal, tandis qu'il se tient
invisible dans le dos de la personne. Elle
entre et prend possession du corps par
le sommet du crane, 1a ou les cheveux
dessinent un tourbillon, appelé epe-
mush, un terme qui désigne la feuille qui
couvre l'ichinak, ce grand récipient dans

Devenir chamane

Ce qui distingue le chamane de tout
un chacun, c’est une double qualité en ce
qui concerne la condition de vivant ou
de mort, c’est-a-dire d'esprit (Viveiros de
Castro, 2009), laquelle est rendue par la
présence dans son corps d'un pharmakon.
Cette intentionnalité chamanique est
nourrie de l'ingestion réguliére de deux
tsuak, chacun renvoyant a un au-dela.
Lun, a un au-dela du vivant : le cha-
mane réhydrate de sa salive ou avec 'eau
d’une cascade les feuilles seches de tabac
(tsaag), exposées au soleil pour qu'« elles
pleurent » Lautre, a un au-dela du
visible : le chamane mélange au datem, le
yaji (Diplopterys cabrerana) pour atteindre
a la transparence du monde (tsaaptin), de
méme que les feuilles machouillées de
cette liane l'aident a se rendre invisible

De quelques pharmakén awajun et leurs usages

lequel fermente le manioc pour devenir
biere (nijamanch) ; ou chichibuuk, « crane
serpentin », porte d’entrée corporelle de
la lumiere fortifiante (chichiit) du soleil.
Si l'ivresse savere trop forte ou si la per-
sonne se désespere, le tsuajatin crachote
de l'eau fraiche (apres l'avoir préalable-
ment mis en bouche) sur le sommet du
crane, un agir dit yumigkit (de yumi, eau),
« bénir ou maudire quelquun ». Il tient
alors du chamane ou iwishin, « celui qui
chante sur un liquide » et dont la nature
ambivalente, entre étre humain et esprit,
comme le statut ambigu, entre norme et
déviation, tiennent de sa lente familiari-
sation avec quelques tsuak.

au wawekjatin intoxiqué. Le mélange est
appelé datem wainmatai, « pour voir ce
qui est invisible » ou simplement yaji, ce
qui transporte « de l'autre coté » (yaja).
Pour « se transformer » (yapajinat) selon
le terme désignant le devenir chamane,
la personne se retire en forét, accompa-
gnée ponctuellement dun instructeur
(pamuk). Débute alors une période mar-
quée par des proscriptions alimentaires
et une épuration du corps, au cours de
laquelle la personne a faim (yapajawai)
et oublie sa condition de vivant (sakapat,
« oublier une expérience, un souvenir »),
jusqua ressembler a un squelette
(sakaju).

Le premier soir, le pamuk, ivre d'une
macération de tabac inhalée par les
narines, chante longuement ses esprits

301



Corps n° 19, 2021

auxiliaires, puis régurgite dans sa
main une substance amere (yapau) et
grasse (wiyagtin), la mélange au tabac
et la donne au candidat chamane qui
l'absorbe alors par les narines. Celle-ci
fermente (kgjiif) dans l'estomac et altere
(yapajit) « la personne, dont le corps est
contaminé » (aents ifiashin ebeseamu ;
ebeset, « blessé ») et « souillé » (tsuapau).
Cette méme nuit, puis les suivantes,
le pamuk introduit différents dards ou
tsentsak en les soufflant sur le sommet
du crane, dans la bouche et sur la poi-
trine de son éleve ; le geste méme de
piquer constituant un moyen privi-
légié de transférer de I'énergie (Erikson,
2003). Ce tsuak, conservé dans l'estomac
et dans lequel baignent les dards, est
entendu comme le pouvoir du cha-
mane. Il est appelé juak ou kaag. Si le
premier terme souligne la nature pré-
datrice de cette substance®, le second
désigne la fleur male du palmier chapi
(Phytelephas macrocarpa), en raison dune
ressemblance certaine entre celle-ci et
l'apparence que prend cette substance
régurgitée par la bouche®.

Apres les trois ou quatre premieres
nuits et durant de longues semaines, le
candidat chamane ne fait rien dautres
que fumer et dormir. Le tabac (tsaag)
a pour fonction de favoriser un état
d’équilibre corporel avec ces substances
chamaniques et d’endurer la fermenta-
tion (tsagkun, littéralement « calmer la
colére »). Tout au long de cette période,
la personne s’abstient de se plonger tout
entier dans l'eau froide, parce que le juak
est « comme un bébé », il s'effraie facile-
ment. De méme, elle n'a pas de relation

302

sexuelle et ne mange que manioc, plan-
tain et petits poissons bouillis, sans
sel ni sucre, parce que cette substance
chamanique est considérée comme
étant particulierement jalouse. Il n'en
faut pas plus pour quelle abandonne
la personne, tout comme les tsentsak,
arsenal indispensable d'un chamanisme
agressif, qui retrouveraient alors leur
ancien propriétaire.

A la fin de cette période, le pamuk
lave son éléeve amaigri et lui coupe
les cheveux. Puis, il I'emmene aupres
d'un malade et lautorise a prendre le
datem concentré, c’est-a-dire le mélange
des deux malpighiacées, tout a la fois
pour voir la maladie et réveiller le juak
endormi. La réussite de la cure, réa-
lisée dans un état paradoxal, qui méle
souillure du corps (ifiash tsuwapaamu)
et capacité de voir avec clarté (wainmat),
témoigne que la personne est finie
(amut) et devenue autre (yapajinat). Elle
témoigne de sa capacité a changer de
vétements (yapagmamat) pour se revétir
de tsentsak hérissés comme des épines
(tsaja) et partant d'une énergie, syno-
nyme de puissance comme peuvent
l'étre les crocs, ceux du jaguar surtout.
La lexicographie pano en témoigne de
meéme, puisque aux termes matis musha,
« épine, tatouage » et demush, « épine
nasale, moustache du jaguar », prétextes
a une transmission dénergie entre
parents au cours du processus de fabri-
cation de la personne (Erikson 2003),
correspond le huni kuin muka, une subs-
tance amere qui peut métamorphoser
un humain et plus généralement tout ce
qui allie puissances vitales et létales, le



chamane étant huni mukaya, « ’homme
avec le muka » (Deshayes, 2013).

Une telle métamorphose, en devenir,
est donnée a la fois par 'absence de cou-
pure apres le rituel, par la consomma-
tion réguliére de tabac ou de datem qui
nourrissent le juak et par les interdits
alimentaires auxquels sastreint le cha-
mane et qui en soulignent bien le risque
intrinseque. Un iwishin raconte : « Je ne
peux manger ni oignon, toute ma vie, ni

Discussion

Deux logiques parfaitement oppo-
sées structurent la construction de la
personne dans la société awajun, selon
qu'elle soit ou non iwishin. Devenir cha-
mane (yapajinat) passe par une apathie
contraire a la norme sociale, un état
continuel de somnolence (uuf) induit
par lisolement, l'inactivité, le jetine et
la fermentation dun tsuak introduit
délibérément dans l'estomac (wake).
Comme si, pour employer une image, la
personne était cachée au fond de l'eau
(uut) et apprenait a voir le monde a tra-
vers l'ondulation de la lumiere a la sur-
face de celle-ci (winchamtin). En d’autres
termes, pour atteindre a la transparence
du monde, pour réparer un désordre et/
ou protéger de l'envie dautrui — pour
soigner (etsagat) et apaiser la colere
(etsagket), littéralement « rendre a nou-
veau lumineux » — le chamane souille
délibérément son corps. Cette notion
de souillure n'est pas a entendre au
sens dun manque d'hygiene, encore

De quelques pharmakén awajun et leurs usages

tatou car il est vénéneux. Si j'en mange,
le poison quil possede provoquerait
une contre-réaction et je perdrais mon
pouvoir... ni larve non plus [de diffé-
rents coléopteéres], ni conserve. Si je ne
respecte pas [ces interdits], je meurs en
raison de mon pouvoir [...]. Voila pour-
quoi aujourd’hui, quand une personne
ne mange pas de tatou, les gens disent
qu'elle est chamane [et veulent la tuer]. »

moins dune impureté, mais au sens
que les Awajun donnent au terme
iwashit. Souillée, comme lest la per-
sonne attrapée par liwanch (le fantome),
prise par son cauchemar (beseeg), affligée
(wake besemag) et puante (de cette odeur
de putréfaction, bejeaju), exact contraire
de l'état consécutif a l‘épuration corpo-
relle expérimentée par tout un chacun
au quotidien, attachée a 1'idée relative et
passagere d'une peine nécessaire pour
aller a la rencontre d’Ajutap.

La notion de propreté est exprimée
par un ensemble de mots, selon le
contexte et l'objet ainsi qualifié. Létat
consécutif a I'épuration corporelle suite
a l'ingestion de quelques plantes émé-
tiques est appelé pegkejamu ou encore
iwajamu, « eétre propre, beau, lumi-
neux » « étre paré » aussi, avec l'idée
concomitante d’étre iwaaku, « réveillé,
vif » et fwajut, « capable de plaisante-
ries » Clest la une pratique de l'atten-
tion au sens de « tendre vers quelque

303



Corps n° 19, 2021

chose » une at-tension. Associée a une
quéte de vision, celle-ci favorise un élan
vital, disposition nécessaire au chasseur
comme au guerrier pour étre tajimat,
« avoir en abondance » et « acquérir un
tutur » (nagkaemaktin ; nagki juta, « se
préparer a la guerre, emporter la lance
et la lancer ») ; disposition nécessaire
aussi pour étre alerte (aneaku) et se pré-
server dune morsure de serpent, d'un
iwanch ou d'un ennemi... pour ne pas
étre surpris, c'est-a-dire pris dans ce qui
les définit : venin, cauchemar, juak ou
fureur guerriere.

Peintures corporelles, colliers, pen-
dants d'oreille et coiffes dont se parent
les Awajun définissent la personne, la
constituent comme étre socialement
accompli autant quelles l'ornent. Les
parures ressortent dans cette logique
comme la condition sine qua non de
l'accés au pouvoir, et les ornements
comme sa manifestation concrete
(Erikson, 2003). Elles témoignent aussi
d’une potentialité actualisée par certains
de fagon plus complete que dautres.
Par le passé, simples visionnaires et
administrateurs dun bassin fluvial
(kujak) se distinguaient par la richesse
d’une parure se croisant sur la poitrine,
expression matérielle et esthétique de
cette brillance intérieure (etsanbau),
située juste la, apres leur rencontre avec
Ajutap. Celle-ci était réalisée, soit avec
les graines de tajep (Ormosia sp.), com-
munes, pour dire l'état d'étre tajimat ;
soit avec le duship, une galle séchée pré-
sente sur les feuilles de Licania cecidio-
phora, dont la valeur excédait celle de
plusieurs chiens et fusils. Elle disait de

304

I'homme qu’il était fort (najanet), coura-
geux et bon orateur (najawenat), c'est-
a-dire capable danimer autrui (un état
d’étre appelé waisam), notamment pour
aller au combat et capter a son profit la
vitalité étrangere.

Au sein de l'ensemble jivaro, la chasse
aux tétes (fsantsa) perpétuait « une asy-
métrie fondatrice enracinée dans le
caractére chroniquement déficitaire du
stock des virtualités de personnes »
(Taylor, 1985 : 165). Elle s'inscrivait
dans une intentionnalité prédatrice,
corrélative de lidée d'enfantement.
La tsantsa assumait « tous les rdles
sociaux dune procréation symbolique »
(Descola, 1993 : 305), l'altérité y définis-
sant l'identité commune plutdt que la
différence. Le visage détaché du crane,
séché et paré, était I'objet dun traite-
ment rituel complexe (nampeg), image de
l'acte sexuel (tsaniit), dans le dessein de
détourner l'esprit du chemin des morts
afin de l'attacher a un nouveau territoire
dans une logique réversible d’inversion
entre le meurtrier et sa victime, le pré-
dateur et sa proie (Taylor, 1985). Le fruit
tres réel était un enfant a naitre dans
la parentéle du meurtrier au cours de
I'année qui suivait le rituel.

Parallelement, le visionnaire-guer-
rier qui s'est déplacé d'un monde a un
autre au risque de perdre son humanité,
celui qui est pris par sa fureur — et est
semblable en cela au chamane pris par
un tsuak —, devenu meurtrier et bientot
parent, était isolé et lavé (fsuwamat) au
travers d'un long jetine et d'une stricte
abstinence sexuelle. La personne se sou-
mettait a ce processus, non pas tant en



raison de la souillure du sang (si tant
est quun lien ait traditionnellement été
fait), mais de cette articulation entre
équilibres et exces, affinités et anti-
nomies entre substances corporelles
et acquises, mobilisée a l'occasion de
tous les états de bouleversement phy-
siologique. Puis, pour ne pas mourir,
car devenu vulnérable (chichigmachu),
il lui fallait provoquer, a laide dun
pharmakon, la rencontre avec un nouvel
Ajutap et acquérir de l'incorporation de
cette « altérité constituante » une nou-
velle vitalité — I'ancienne, celle qui l'avait
autorisé a tuer, étant consumée.

Bibliographie

Arias E. 2018, « Des traces d’intoxication
dans cette histoire. Linvisibilité et l'aya-
huasca au fil des siecles chez les Matsigenka
(Amazonie péruvienne) » dans Baud S.
(ed.), Histoires et usages des plantes psycho-
tropes, Paris, Imago, pp. 349-378.

Baud S. 2017, « Expériences hors du corps, Un
voyage en esprit a la rencontre d'un autre
de soi », dans Intellectica, n° 67 : 347-368.

Baud S. 2018, « A propos de Brugmansia
suaveolens et de ses usages parmi les
Awajun », dans Baud S. (ed.), Histoires et
usages des plantes psychotropes, Paris, Imago,
pp- 213-247.

Descola P. 1993, Les Lances du crépuscule,
Relations  jivaros, Haute-Amazonie, Paris,
Plon.

Deshayes P. 2002, « Frayeurs et visions cha-
maniques : le malentendu thérapeutique »,
dans Psychologie frangaise, vol. 47, n° 4 : 5-14.

Deshayes P. 2013, « Agentivité, devenir-chas-
seur et affects », dans Ateliers d'anthropologie,

De quelques pharmakén awajun et leurs usages

vol. 39 [En ligne, https://journals.openedi-
tion.org/ateliers/9503#quotation].

Erikson P. 2003, « Comme a toi jadis on I'a fait,
fais-le moi a présent... » dans L'Homme,
vol. 167-168 : 129-152.

Taylor A.-C. 1985, « Lart de la réduction : la
guerre et les mécanismes de la différencia-
tion tribale dans la culture jivaro » dans
Journal de la société des Américanistes, vol. 71,
n°1:159-173.

Taylor A.-C. 1997, « Loubli des morts et la
mémoire des meurtres, Expériences de
I'histoire chez les Jivaro », dans Terrain,
vol. 29 : 83-96.

Viveiros de Castro E. 2009, Métaphysiques
cannibales, Paris, Presses universitaires de
France.

305



Corps n° 19, 2021

Notes

1 http://stephanus.tlg.uci.edu

2 Le chamanisme awajun est aujourd’hui
éclaté en une pléthore de spécialistes, qui inves-
tissent les pratiques de leurs ainés a partir
d’éléments empruntés aux guérisseurs andins
et métis, aux chamanes shipibo et ashaninka,
comme aux discours des églises chrétiennes ou
a la biomédecine. Les logiques initiatiques y sont
tout autres.

3 Toute plante dont le nom a été oublié ou
récemment introduite dans la pharmacopée
familiale sera appelée tsuak et déterminée par son
usage, a l'exemple du yagkumak tsuak pour guérir
I'hépatite ; le médicament allopathique est appelé
ampi, terme emprunté au quechua et dont la tra-
duction est « remede ».

306

4 Au cours de livresse, la personne voit
deux médecins vétus de blanc, de taille moyenne,
dotés d'un nez comme une trompe (comme le
tapir ou pamau) et d'un menton proéminent,
fumer, projeter de la buée lorsqu'ils parlent et
opérer son corps, allongés devant elle. C'est le
maitre (pamuk), celui qui sait et conseille, I'esprit
de la plante (bikuti aentsi).

5 Juwaekit est une chouette mythique, qui
vole les yeux des personnes, leur vitalité (jii
wincha, l'iris, littéralement « le brillant de I'ceil »).

6 Il existe un kaag ajeg (un gingembre), dont
les rhizomes sont broyés et mélangés a cing litres
d’eau, a boire au lever du jour, a jeun, dans le but
de nettoyer 'estomac, de rejeter les graisses (wiya)
et autres résidus qui en tapissent les parois et
manquent de fluidité (wiyaaku).



	De

