
De quelques pharmakôn awajun (Pérou) et de leurs usages
Sébastien Baud
Dans Corps 2021/1 (N° 19), pages 295 à 305 
Éditions CNRS Éditions

ISSN 1954-1228
ISBN 9782271141590
DOI 10.3917/corp1.019.0295

Distribution électronique Cairn.info pour CNRS Éditions.
La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le
cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie, sous quelque
forme et de quelque manière que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de l'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est
précisé que son stockage dans une base de données est également interdit.

Article disponible en ligne à l’adresse
https://www.cairn.info/revue-corps-2021-1-page-295.htm

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Flashez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)

https://www.cairn.info/revue-corps-2021-1-page-295.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/publications-de-S%C3%A9bastien-Baud--140123.htm?wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-corps.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/editeur.php?ID_EDITEUR=CNRS&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-corps-2021-1-page-295.htm&wt.src=pdf


295

De quelques pharmakôn awajun (Pérou)  
et de leurs usages

Sébastien Baud

De la naissance à la mort, le rituel, 
comme l’interdit mais à un autre niveau, 
est un moyen privilégié de préserver et 
de pérenniser la société. Il en est ainsi 
de la quête visionnaire awajun, comme 
de l’accès à la fonction chamanique 
dans cette société de langue jivaro, éta-
blie sur le haut Marañón, en Amazonie 
occidentale (Pérou). Ces «  expériences 
spirituelles  » (Baud, 2017) témoignent 
de deux logiques, bien différenciées par 
mes interlocuteurs, dans les usages de 
quelques substances végétales et cha-
maniques, ou pharmaka, entendu ici au 
sens de «  moyen de produire quelque 
chose1  ». Ces logiques définissent cha-
cune à leur manière une dialectique 
entre identité et altérité au moyen de 
constructions continues et de méta-
morphoses corporelles, le devenir cha-
mane pouvant être considéré comme 
un processus exacerbé et inversé de la 
quête visionnaire. Cette dernière est le 
fait de tout un chacun, quoique beau-
coup plus rarement aujourd’hui. Elle 

mêle deux pratiques  : l’épuration cor-
porelle d’une part, qui a pour fonction 
de rendre alerte  ; l’ivresse d’autre part, 
qui a pour finalité une rencontre spi-
rituelle et l’acquisition d’une nouvelle 
vitalité. Conjointement, l’ingestion de 
plantes purgatives et psychotropes rend 
propre et lumineuse la personne, syno-
nyme d’abondance matérielle future. 
Elle permet de se construire en tant 
que chasseur, mari, père (et guerrier 
hier, pour « prendre une tête », au sens 
propre du mot, source de vitalité alors 
transmise aux femmes et aux essarts) ou 
horticultrice, potière, épouse, mère (et 
bénéficiaire hier de la vitalité arrachée 
à celui qui parle une langue jivaro mais 
n’est pas Awajun).

L’accès à la fonction chamanique est 
réservé aux hommes. Il passe2 par une 
apathie, induite par l’isolement, l’inacti-
vité, le jeûne, l’inhalation du tabac et la 
fermentation dans le corps d’une subs-
tance, qui vient «  souiller  » ce dernier. 
Ce pharmakon conditionne et définit le 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



296

Corps no 19, 2021

devenir chamane : sans lui, assurent les 
plus vieux de mes interlocuteurs, la per-
sonne serait bien incapable d’interagir 
dans l’invisible avec les intentionnalités 
humaines et non humaines impliquées 
dans le malheur ou sa réparation. Cette 
«  altérité constituante  » (Erikson, 2003) 
du chamane est un poison pour toute 
autre personne, puisqu’elle blesse ou 
attrape et éveille le désir de tuer. Elle 
transforme en «  sorcier  » celui qui la 
possède sans y être préparé. En d’autres 
termes, si tout un chacun peut, à l’aide 
de quelques végétaux, voyager en esprit 
ou percevoir au-delà de l’opacité des 
corps (tel «  dard  » brillant et patho-
gène), comme au-delà de la transpa-
rence du monde (tel autre qui «  vole  » 
autour des participants au rituel), il 
n’en est pas pour autant chamane  ; si 
tout un chacun, comme l’écrit Esteban 
Arias (2018) à propos des Matsigenka 
(Amazonie), peut vouloir s’intoxiquer, il 

ne devient pas pour autant un bon être à 
transformation, un « homme esprit ».

Ces substances végétales et chama-
niques, les Awajun les appellent tsuak. 
Elles produisent des métamorphoses 
et ont à voir avec nos émotions, la joie, 
la colère, la fureur guerrière comme la 
frayeur, ce qu’a fort bien montré Patrick 
Deshayes (2002). Elles participent d’une 
même catégorie indigène, définie par 
les notions de prédation et de fermenta-
tion, que j’aborde dans cet article dans 
son rapport à l’idée de construction de 
soi, celle de tout un chacun, dite najanet, 
entendue au sens de « se fabriquer », et 
celle du chamane, dite yapajinat, au sens 
d’un devenir autre, d’un être en méta-
morphose. Ces logiques différentes me 
permettent de montrer que le recours 
au tsuak, que je rends ici par la notion de 
«  substance modificatrice », est à consi-
dérer comme un mode spécifique de 
rapport à la substance ingérée.

Le tsuak, pharmakon awajun

Mes interlocuteurs se définissent lin-
guistiquement comme Awajun, socia-
lement comme shuag, «  gens connus  » 
– le Jivaro inconnu, ennemi potentiel, 
est appelé shiwag – et ontologiquement 
comme aents. Shuag, c’est la personne 
connue, objet de la rencontre  ; aents, 
c’est la personne qui vient debout. Aents 
désigne tout existant avec lequel le 
locuteur peut établir une relation, c’est-
à-dire tout existant doté d’une inten-
tionnalité. En ce sens, il est utilisé pour 

nommer l’image de la personne comme 
l’esprit végétal ou animal « qui apparaît 
telle une personne » (aentsmagau) dans le 
rêve ou dans l’expérience psychotrope, 
comme wakan («  ombre  ») l’est pour le 
défunt et ajutap («  vieille chose usée  ») 
pour le pouvoir, qui se donne à voir et 
à entendre dans les traits d’un parent 
décédé suite à l’absorption d’un tsuak, 
terme fort intéressant par les opposi-
tions qu’il porte en substance.

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



297

De quelques pharmakôn awajun et leurs usages

Lorsque nous marchons pour aller 
au jardin, parfois fort éloigné de la 
maison, je ne manque pas d’interroger 
mes hôtes sur les plantes que nous ren-
controns en chemin, surtout sur une 
catégorie d’entre elles, celle de tsuak, 
terme construit sur le radical tsu-, de 
même que les verbes tsuwamat («  net-
toyer, guérir  ») et tsuwapat («  souiller, 
ensorceler  »). Tsuak désigne toutes les 
plantes, dont les usages ne les classent 
pas (ou pas seulement) du côté des 
cultigènes alimentaires et des plantes 
sauvages comestibles (yumain), dont la 
sève (yumiji) ou le bouillon qu’on en fait 
est doux (yumimitu), comme peut l’être 
le miel (dapa yumiji). La catégorie tsuak 
comprend les remèdes3 et prophylaxies 
(contre les agressions ou la malchance, 
celle du chasseur notamment, dite shim-
pagkamu), les poisons de pêche et de 
chasse, les plantes-bijoux, les peintures 
corporelles et les plantes psychotropes, 
toutes ces plantes qui vont avoir un effet 
sur son corps ou sur le corps d’autrui, et 
modifier la relation de la personne à son 
environnement, social et naturel. Ces 
plantes sont préparées et données par 
des personnes savantes, appelées tsua-
jatin, « celle avec le tsuak », ou wawekjatin, 
« celle avec le waweamu, ce qui pénètre, 
le dard ou la sorcellerie  ». Elles le sont 
dans un dessein prophylactique, théra-
peutique, de séduction, de prédation ou 
encore agressif  ; des plantes qui néces-
sitent de fait certaines précautions au 
moment de leur cueillette et leur utili-
sation, comme un régime alimentaire 
particulier.

Ces plantes sont dites shiig ou tseas, 
«  biens  » ou «  vénéneuses  », des phar-
maka donc, dont la toxicité est ques-
tion de nature, à l’exemple du tseas 
kunakip (Tabernaemontana macrocalyx), 
ou de dosage, à l’exemple du shishim 
(Couroupita subsessilis), utilisé pour se 
débarrasser de parasites intestinaux et 
dont la sève est fatale pour la personne 
qui l’ingère à quelques millilitres près. 
Autrement dit, bien que remède, le 
shishim peut agir «  comme un poison  » 
(tseana aanin). Pour mes interlocuteurs, 
la toxicité peut aussi être contagieuse, 
en l’occurrence par l’alimentation. La 
chair du tatou par exemple est véné-
neuse (tseajintin) en raison d’un régime 
alimentaire constitué de mille-pattes 
(kagkag) et fourmis (yutui), deux insectes 
qui entrent avec différentes plantes dans 
la préparation du curare. Vénéneuse, 
elle ne l’est pas pour tout un chacun, 
mais pour celui qui a ingéré un tsuak  : 
une interaction négative se produit 
dans le corps, avec pour conséquence la 
maladie, voire la mort. Le terme tseas est 
d’ailleurs construit sur le même radical 
que le verbe tseet, «  lancer un liquide, 
cracher avec force  », soulignant ainsi le 
lien entre venin et agression. Tseas, c’est 
aussi ce qu’extrait par la succion le cha-
mane du corps malade.

Ces plantes sont de façon explicite 
dotées d’une intentionnalité, plutôt pré-
datrice  ; leur sève, essence ou vitalité, 
précisément appelée puag, agit comme 
celle du jaguar (puagkat). Elle est mise 
à profit par les hommes au cours d’une 
quête de vision pour être chasseur et 
guerrier  ; dès lors qu’ils se côtoient, 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



298

Corps no 19, 2021

pharmakon et humain sont le produit 
d’un processus de transformation paral-
lèle (Deshayes, 2013), la plante devenant 

tsuak et affectant (fermentant dans le 
corps), la personne affectée devenant 
autre.

La quête d’Ajutap

Par le passé, plus rarement 
aujourd’hui, filles et garçons allaient 
en quête d’Ajutap, un esprit individué 
et rattaché au territoire d’un groupe 
local, passant de corps en corps qu’il 
transforme alors par la présence qu’il 
y dépose. Entre chacune de ses mani-
festations, Ajutap erre dans l’espace ou 
au-dessus des montagnes et des forêts, 
telle une chaîne lumineuse et cligno-
tante (appelée payag). Plusieurs chemins 
(jinti wainbau) sont possibles pour le ren-
contrer. L’un profite de la mort de l’aïeul, 
grand buveur de plantes, et demande 
de veiller à proximité de la tombe les 
trois premières nuits suivant le décès. 
Un autre est de boire la préparation 
d’une plante  : la décoction du datem 
(Banisteriopsis caapi) lors d’un rituel col-
lectif ; la macération de feuilles fraiches 
de tsaag (Nicotiana tabacum) ou la sève 
extraite des tiges du baikua (Brugmansia 
suaveolens) lors d’une retraite solitaire 
(Baud, 2018). Ce dernier est aussi appelé 
tsuak ou bikut, du nom d’un guerrier et 
héros culturel du cadavre duquel poussa 
les deux premiers Brugmansia domes-
tiques ; selon l’usage qui en est fait, bikut 
est synonyme de fureur guerrière ou 
d’apaisement (bikipat, «  ce qui calme la 
douleur »).

Après avoir demandé la permission 
à la plante en y accrochant un bout de 
tissu, trois à six tiges sont coupées à 
l’aube et à jeun, enveloppées dans de 
grandes feuilles, puis râpées juste avant 
le rituel pour en extraire la sève, qui est 
filtrée à l’aide d’un tissu. Après avoir bu, 
la personne s’allonge, les tiges restantes, 
toujours enveloppées, sont placées à côté 
de sa tête pour inviter l’esprit végétal à 
se présenter. Les premiers effets appa-
raissent rapidement. La personne tombe 
dans un profond sommeil, dont elle se 
réveille trois heures plus tard, en proie 
à une très forte fièvre et à un asséche-
ment des muqueuses buccales. Ces pre-
mières heures sont les plus critiques. 
Elles demandent toute l’attention et le 
savoir-faire du tsuajatin, qui prend soin 
(shiig anentut) de la personne ; il humecte 
régulièrement bouche, poitrine, nuque 
avec du coton mouillé.

La rencontre visionnaire avec Ajutap 
interrompt aussitôt l’ivresse, alors qu’il 
est autrement nécessaire de la couper, 
c’est-à-dire d’arrêter la fermentation 
(kajimamu) du tsuak dans le corps et 
empêcher la souillure coïncidente, avec 
pour conséquence un état de torpeur 
ou d’abattement (kajakajak). Pour cela, 
au petit matin, après la quête vaine 
d’Ajutap, l’ingestion du bikut dans un 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



299

De quelques pharmakôn awajun et leurs usages

but thérapeutique4 ou sa participation 
à la cure chamanique (pour attester la 
réalité du tseas extrait du corps), la per-
sonne avale une préparation piquante  : 
soit le mélange de sampap (Eryngium foe-
tidum) et de piment (jima) écrasés dans 
un peu d’eau salée  ; soit la macération 
d’un gingembre appelé ajeg wakenchatai 
(de wake, «  estomac  »). Le parent (ou le 
tsuajatin), qui a donné la plante psycho-
trope, chante alors un esasaktu (de esa-
kaut, «  effacer, nettoyer une tache  »  ; et 
esamat, « soigner ») :

	– Esasaktu naamkita, Que le nettoyage 
se fasse (que la plante soit rejetée du 
corps et que cesse l’ivresse)

	– Pegkejush naamkita, Que la per-
sonne se rétablisse (littéralement qu’elle 
devienne belle)

	– Amega chaatu egkemtakme, Toi à 
entrer à l’instant (avec cette idée de ful-
gurance, celle de l’éclair, chaajip)

	– Ibau ajeg asamega, Comme bon 
gingembre

	– Amega amega tsuak asamega, Toi toi 
qui est médecine

	– Esasaktu naamkita (bis)
	– Pegkejush naamkita (bis)
	– …

Si le terme pegkeg utilisé ici est com-
munément traduit par «  beau  », il 
exprime précisément l’idée d’être «  cor-
rect  », dynamique et pleinement ce 
pourquoi la personne est faite, chasseur 
ou horticultrice et potière. Par opposi-
tion, l’ivresse psychotrope, qui chauffe 
le corps comme la fièvre (tsuwemu), est 
une intoxication paralysante (utsujatbau). 
La couper à la fin du rituel (sakapat 
ou mayumat, littéralement «  enlever 

le pouvoir d’une chose  ») permet de 
retrouver un état sain (jaachu). Le tsuak 
est bien une substance, qui modifie 
l’identité de la personne pour produire 
un devenir autre. Il n’y a que deux pos-
sibilités, écrit Patrick Deshayes (2013) à 
propos du muka chez les Huni Kuin : se 
faire extraire cette substance pour pou-
voir retrouver son humanité pleine et 
entière, ou en maîtriser l’intentionnalité 
et la retourner à son bénéfice et à celui 
de sa parentèle en devenant chamane.

Une même nécessité conditionne 
l’ingestion collective du datem waimatai, 
«  pour avoir une vision  ». Le rituel se 
tenait dans une maison débarrassée 
de son mobilier, l’expérience vision-
naire (kajamat, littéralement «  rêver  ») 
étant éprouvée dans une hutte (ayamtai) 
construite à cet effet. Celle-ci était 
située à deux ou trois kilomètres dans 
la montagne, ce qui demandait pour la 
rejoindre de la volonté aux jeunes gens 
après qu’ils ont bu cinq ou six litres de 
la décoction amère. Aujourd’hui, c’est 
quelque peu différent, puisque ceux 
qui s’y soumettent se retirent dans leur 
foyer ou dorment sur le lieu de l’inges-
tion, à l’écart des maisonnées. Ajutap se 
montre dès lors bien plus difficilement 
racontent les aînés  ; dans leurs récits, 
cet esprit apparaissait au milieu d’une 
tempête, comme dérobé à la transpa-
rence du monde, sous la forme d’un 
animal, jaguar miniature ou boa géant 
par exemple. Si le candidat à la ren-
contre maîtrisait sa frayeur et frappait 
à l’aide d’un bâton (payag) l’apparition 
terrifiante, celle-ci explosait en un gron-
dement sourd pour être remplacée par 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



300

Corps no 19, 2021

la vision apaisée dans le sommeil qui 
s’ensuivait d’une personne bienveillante, 
l’aïeul décédé.

A l’origine d’un effroi ou d’un saisisse-
ment – tout à la fois le fait d’être saisi par 
l’expérience et de saisir le monde, l’atten-
tion se situant au cœur même de cette 
émotion –, le tsuak l’est de façon conco-
mitante d’une ivresse que les Awajun 
appellent une danse (nampeamu). Le 
terme, construit sur le même radical que 
le verbe nampet, « être saoul », est utilisé 
pour décrire aussi bien les effets de la 
bière de manioc que ceux des psycho-
tropes. Mais si les effets sont semblables, 
boire le nijamanch, acte collectif, est une 
expression de la sociabilité awajun. Il 
évoque le plaisir, à l’opposé du datem, 
vécu comme une contrainte nécessaire, 
qui renvoie toujours à la solitude et à 
l’éprouvé d’une détresse ou d’une peine 
(najaimamu), nécessaire pour construire 
l’échange avec Ajutap, comme le chante 
un tsuajatin au début du rituel.

	– Washi aishmag asanu Washi aishmag 
asanu, Je suis (comme) l’homme atèle 
(singe araignée)

	– Tuwigki, tuwigki kajegkamu ataja, Où, 
où serai-je haï

	– Waita anenmain minajai, Vois, je 
viens comme un pauvre hère

	– Chupichupiki minajai, Je viens 
trempé

	– Chapikchijun takaku minjai, Tenant 
ma corde (entre mes mains serrées 
contre ma poitrine)

	– Yumii yutugmunumaa, Après une 
forte pluie

	– Dase dasejaen tuukasua waitkamug-
maa, Après avoir été effrayé et tour-
menté par un vent violent

	– Chuu chuu chuut minajai, Chuu, 
chuu, chuu, avec courage je viens, avec 
courage (chuu, idéophone « pour se don-
ner du courage »)

Répondant à l’appel, par compas-
sion (wait anentut), Ajutap descend de 
l’espace et transmet à la personne une 
force vitale animatrice, celle-là même 
que l’aïeul, dont il a pris l’apparence à 
cet instant, avait acquise de son vivant. 
L’énoncé reçu et intériorisé est syno-
nyme d’une modification qualitative de 
la conscience de soi, d’une vie sans heurt 
ou d’un puissant sentiment guerrier, 
qui encourage la bravoure et le meurtre 
d’un ennemi (Taylor, 1997)… comme en 
écho à la nature prédatrice de la plante 
ingérée. L’énoncé apparaît comme une 
lumière brillante (etsantin, de etsa, la 
lumière solaire) ou ardente (kegantin) 
dans le cœur (anentai), siège de la pensée 
(anentaimat). La personne est reconnue 
comme étant une visionnaire (waimaku), 
«  celle qui possède un rêve  » (kajintin) 
et un futur (nagkaemaktin). L’expérience 
réalisée est le moment d’une transition, 
un devenir au sens d’une potentialité 
à actualiser, pour les hommes, par une 
chasse fructueuse, une prise de parole 
forte et potentiellement fatale ou encore 
le meurtre d’un ennemi, un geste qui 
fait de l’homme un kakajam.

Le fermenté (kajiau), le rêve (kaja), 
la colère (kajet), le fait de tuer (kajeet) et 
d’être courageux (kakajam) participent 
d’un même ensemble de signifiants. 
Si par le passé les hommes allaient en 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



301

De quelques pharmakôn awajun et leurs usages

quête d’Ajutap pour tuer, aujourd’hui, 
il est dit que la colère des kajintin tue 
leur interlocuteur. La fureur est, dans 
la société awajun, valorisée comme une 
émotion propre au guerrier et un état 
semblable à l’ivresse, cette fermentation 
de la plante dans le corps comme cette 
expression d’un devenir autre réversible. 
L’ivresse est produite par le murmure 
de l’esprit végétal, tandis qu’il se tient 
invisible dans le dos de la personne. Elle 
entre et prend possession du corps par 
le sommet du crâne, là où les cheveux 
dessinent un tourbillon, appelé epe-
mush, un terme qui désigne la feuille qui 
couvre l’ichinak, ce grand récipient dans 

lequel fermente le manioc pour devenir 
bière (nijamanch)  ; ou chichibuuk, « crâne 
serpentin », porte d’entrée corporelle de 
la lumière fortifiante (chichiit) du soleil. 
Si l’ivresse s’avère trop forte ou si la per-
sonne se désespère, le tsuajatin crachote 
de l’eau fraiche (après l’avoir préalable-
ment mis en bouche) sur le sommet du 
crâne, un agir dit yumigkit (de yumi, eau), 
« bénir ou maudire quelqu’un ». Il tient 
alors du chamane ou iwishin, « celui qui 
chante sur un liquide » et dont la nature 
ambivalente, entre être humain et esprit, 
comme le statut ambigu, entre norme et 
déviation, tiennent de sa lente familiari-
sation avec quelques tsuak.

Devenir chamane

Ce qui distingue le chamane de tout 
un chacun, c’est une double qualité en ce 
qui concerne la condition de vivant ou 
de mort, c’est-à-dire d’esprit (Viveiros de 
Castro, 2009), laquelle est rendue par la 
présence dans son corps d’un pharmakon. 
Cette intentionnalité chamanique est 
nourrie de l’ingestion régulière de deux 
tsuak, chacun renvoyant à un au-delà. 
L’un, à un au-delà du vivant  : le cha-
mane réhydrate de sa salive ou avec l’eau 
d’une cascade les feuilles sèches de tabac 
(tsaag), exposées au soleil pour qu’« elles 
pleurent  ». L’autre, à un au-delà du 
visible : le chamane mélange au datem, le 
yaji (Diplopterys cabrerana) pour atteindre 
à la transparence du monde (tsaaptin), de 
même que les feuilles mâchouillées de 
cette liane l’aident à se rendre invisible 

au wawekjatin intoxiqué. Le mélange est 
appelé datem wainmatai, «  pour voir ce 
qui est invisible » ou simplement yaji, ce 
qui transporte «  de l’autre côté  » (yaja). 
Pour « se transformer » (yapajinat) selon 
le terme désignant le devenir chamane, 
la personne se retire en forêt, accompa-
gnée ponctuellement d’un instructeur 
(pamuk). Débute alors une période mar-
quée par des proscriptions alimentaires 
et une épuration du corps, au cours de 
laquelle la personne a faim (yapajawai) 
et oublie sa condition de vivant (sakapat, 
« oublier une expérience, un souvenir »), 
jusqu’à ressembler à un squelette 
(sakaju).

Le premier soir, le pamuk, ivre d’une 
macération de tabac inhalée par les 
narines, chante longuement ses esprits 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



302

Corps no 19, 2021

auxiliaires, puis régurgite dans sa 
main une substance amère (yapau) et 
grasse (wiyagtin), la mélange au tabac 
et la donne au candidat chamane qui 
l’absorbe alors par les narines. Celle-ci 
fermente (kajiit) dans l’estomac et altère 
(yapajit) «  la personne, dont le corps est 
contaminé  » (aents iñashin ebeseamu  ; 
ebeset, « blessé ») et « souillé » (tsuapau). 
Cette même nuit, puis les suivantes, 
le pamuk introduit différents dards ou 
tsentsak en les soufflant sur le sommet 
du crâne, dans la bouche et sur la poi-
trine de son élève  ; le geste même de 
piquer constituant un moyen privi-
légié de transférer de l’énergie (Erikson, 
2003). Ce tsuak, conservé dans l’estomac 
et dans lequel baignent les dards, est 
entendu comme le pouvoir du cha-
mane. Il est appelé juak ou kaag. Si le 
premier terme souligne la nature pré-
datrice de cette substance5, le second 
désigne la fleur mâle du palmier chapi 
(Phytelephas macrocarpa), en raison d’une 
ressemblance certaine entre celle-ci et 
l’apparence que prend cette substance 
régurgitée par la bouche6.

Après les trois ou quatre premières 
nuits et durant de longues semaines, le 
candidat chamane ne fait rien d’autres 
que fumer et dormir. Le tabac (tsaag) 
a pour fonction de favoriser un état 
d’équilibre corporel avec ces substances 
chamaniques et d’endurer la fermenta-
tion (tsagkun, littéralement «  calmer la 
colère  »). Tout au long de cette période, 
la personne s’abstient de se plonger tout 
entier dans l’eau froide, parce que le juak 
est « comme un bébé », il s’effraie facile-
ment. De même, elle n’a pas de relation 

sexuelle et ne mange que manioc, plan-
tain et petits poissons bouillis, sans 
sel ni sucre, parce que cette substance 
chamanique est considérée comme 
étant particulièrement jalouse. Il n’en 
faut pas plus pour qu’elle abandonne 
la personne, tout comme les tsentsak, 
arsenal indispensable d’un chamanisme 
agressif, qui retrouveraient alors leur 
ancien propriétaire.

A la fin de cette période, le pamuk 
lave son élève amaigri et lui coupe 
les cheveux. Puis, il l’emmène auprès 
d’un malade et l’autorise à prendre le 
datem concentré, c’est-à-dire le mélange 
des deux malpighiacées, tout à la fois 
pour voir la maladie et réveiller le juak 
endormi. La réussite de la cure, réa-
lisée dans un état paradoxal, qui mêle 
souillure du corps (iñash tsuwapaamu) 
et capacité de voir avec clarté (wainmat), 
témoigne que la personne est finie 
(amut) et devenue autre (yapajinat). Elle 
témoigne de sa capacité à changer de 
vêtements (yapagmamat) pour se revêtir 
de tsentsak hérissés comme des épines 
(tsaja) et partant d’une énergie, syno-
nyme de puissance comme peuvent 
l’être les crocs, ceux du jaguar surtout. 
La lexicographie pano en témoigne de 
même, puisque aux termes matis musha, 
«  épine, tatouage  » et demush, «  épine 
nasale, moustache du jaguar », prétextes 
à une transmission d’énergie entre 
parents au cours du processus de fabri-
cation de la personne (Erikson 2003), 
correspond le huni kuin muka, une subs-
tance amère qui peut métamorphoser 
un humain et plus généralement tout ce 
qui allie puissances vitales et létales, le 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



303

De quelques pharmakôn awajun et leurs usages

chamane étant huni mukaya, «  l’homme 
avec le muka » (Deshayes, 2013).

Une telle métamorphose, en devenir, 
est donnée à la fois par l’absence de cou-
pure après le rituel, par la consomma-
tion régulière de tabac ou de datem qui 
nourrissent le juak et par les interdits 
alimentaires auxquels s’astreint le cha-
mane et qui en soulignent bien le risque 
intrinsèque. Un iwishin raconte  : «  Je ne 
peux manger ni oignon, toute ma vie, ni 

tatou car il est vénéneux. Si j’en mange, 
le poison qu’il possède provoquerait 
une contre-réaction et je perdrais mon 
pouvoir… ni larve non plus [de diffé-
rents coléoptères], ni conserve. Si je ne 
respecte pas [ces interdits], je meurs en 
raison de mon pouvoir […]. Voilà pour-
quoi aujourd’hui, quand une personne 
ne mange pas de tatou, les gens disent 
qu’elle est chamane [et veulent la tuer]. »

Discussion

Deux logiques parfaitement oppo-
sées structurent la construction de la 
personne dans la société awajun, selon 
qu’elle soit ou non iwishin. Devenir cha-
mane (yapajinat) passe par une apathie 
contraire à la norme sociale, un état 
continuel de somnolence (uut) induit 
par l’isolement, l’inactivité, le jeûne et 
la fermentation d’un tsuak introduit 
délibérément dans l’estomac (wake). 
Comme si, pour employer une image, la 
personne était cachée au fond de l’eau 
(uut) et apprenait à voir le monde à tra-
vers l’ondulation de la lumière à la sur-
face de celle-ci (winchamtin). En d’autres 
termes, pour atteindre à la transparence 
du monde, pour réparer un désordre et/
ou protéger de l’envie d’autrui – pour 
soigner (etsagat) et apaiser la colère 
(etsagket), littéralement «  rendre à nou-
veau lumineux  » – le chamane souille 
délibérément son corps. Cette notion 
de souillure n’est pas à entendre au 
sens d’un manque d’hygiène, encore 

moins d’une impureté, mais au sens 
que les Awajun donnent au terme 
iwashit. Souillée, comme l’est la per-
sonne attrapée par l’iwanch (le fantôme), 
prise par son cauchemar (beseeg), affligée 
(wake besemag) et puante (de cette odeur 
de putréfaction, bejeaju), exact contraire 
de l’état consécutif à l’épuration corpo-
relle expérimentée par tout un chacun 
au quotidien, attachée à l’idée relative et 
passagère d’une peine nécessaire pour 
aller à la rencontre d’Ajutap.

La notion de propreté est exprimée 
par un ensemble de mots, selon le 
contexte et l’objet ainsi qualifié. L’état 
consécutif à l’épuration corporelle suite 
à l’ingestion de quelques plantes émé-
tiques est appelé pegkejamu ou encore 
iwajamu, «  être propre, beau, lumi-
neux  », «  être paré  » aussi, avec l’idée 
concomitante d’être iwaaku, «  réveillé, 
vif  » et iwajut, «  capable de plaisante-
ries  ». C’est là une pratique de l’atten-
tion au sens de «  tendre vers quelque 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



304

Corps no 19, 2021

chose  », une at-tension. Associée à une 
quête de vision, celle-ci favorise un élan 
vital, disposition nécessaire au chasseur 
comme au guerrier pour être tajimat, 
« avoir en abondance » et « acquérir un 
futur  » (nagkaemaktin  ; nagki juta, «  se 
préparer à la guerre, emporter la lance 
et la lancer  »)  ; disposition nécessaire 
aussi pour être alerte (aneaku) et se pré-
server d’une morsure de serpent, d’un 
iwanch ou d’un ennemi… pour ne pas 
être surpris, c’est-à-dire pris dans ce qui 
les définit  : venin, cauchemar, juak ou 
fureur guerrière.

Peintures corporelles, colliers, pen-
dants d’oreille et coiffes dont se parent 
les Awajun définissent la personne, la 
constituent comme être socialement 
accompli autant qu’elles l’ornent. Les 
parures ressortent dans cette logique 
comme la condition sine qua non de 
l’accès au pouvoir, et les ornements 
comme sa manifestation concrète 
(Erikson, 2003). Elles témoignent aussi 
d’une potentialité actualisée par certains 
de façon plus complète que d’autres. 
Par le passé, simples visionnaires et 
administrateurs d’un bassin fluvial 
(kujak) se distinguaient par la richesse 
d’une parure se croisant sur la poitrine, 
expression matérielle et esthétique de 
cette brillance intérieure (etsanbau), 
située juste là, après leur rencontre avec 
Ajutap. Celle-ci était réalisée, soit avec 
les graines de tajep (Ormosia sp.), com-
munes, pour dire l’état d’être tajimat  ; 
soit avec le duship, une galle séchée pré-
sente sur les feuilles de Licania cecidio-
phora, dont la valeur excédait celle de 
plusieurs chiens et fusils. Elle disait de 

l’homme qu’il était fort (najanet), coura-
geux et bon orateur (najawenat), c’est-
à-dire capable d’animer autrui (un état 
d’être appelé waisam), notamment pour 
aller au combat et capter à son profit la 
vitalité étrangère.

Au sein de l’ensemble jivaro, la chasse 
aux têtes (tsantsa) perpétuait «  une asy-
métrie fondatrice enracinée dans le 
caractère chroniquement déficitaire du 
stock des virtualités de personnes  » 
(Taylor, 1985  : 165). Elle s’inscrivait 
dans une intentionnalité prédatrice, 
corrélative de l’idée d’enfantement. 
La tsantsa assumait «  tous les rôles 
sociaux d’une procréation symbolique » 
(Descola, 1993  : 305), l’altérité y définis-
sant l’identité commune plutôt que la 
différence. Le visage détaché du crâne, 
séché et paré, était l’objet d’un traite-
ment rituel complexe (nampeg), image de 
l’acte sexuel (tsaniit), dans le dessein de 
détourner l’esprit du chemin des morts 
afin de l’attacher à un nouveau territoire 
dans une logique réversible d’inversion 
entre le meurtrier et sa victime, le pré-
dateur et sa proie (Taylor, 1985). Le fruit 
très réel était un enfant à naître dans 
la parentèle du meurtrier au cours de 
l’année qui suivait le rituel.

Parallèlement, le visionnaire-guer-
rier qui s’est déplacé d’un monde à un 
autre au risque de perdre son humanité, 
celui qui est pris par sa fureur – et est 
semblable en cela au chamane pris par 
un tsuak –, devenu meurtrier et bientôt 
parent, était isolé et lavé (tsuwamat) au 
travers d’un long jeûne et d’une stricte 
abstinence sexuelle. La personne se sou-
mettait à ce processus, non pas tant en 

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



305

De quelques pharmakôn awajun et leurs usages

raison de la souillure du sang (si tant 
est qu’un lien ait traditionnellement été 
fait), mais de cette articulation entre 
équilibres et excès, affinités et anti-
nomies entre substances corporelles 
et acquises, mobilisée à l’occasion de 
tous les états de bouleversement phy-
siologique. Puis, pour ne pas mourir, 
car devenu vulnérable (chichigmachu), 
il lui fallait provoquer, à l’aide d’un 
pharmakon, la rencontre avec un nouvel 
Ajutap et acquérir de l’incorporation de 
cette «  altérité constituante  » une nou-
velle vitalité – l’ancienne, celle qui l’avait 
autorisé à tuer, étant consumée.

Bibliographie

Arias E. 2018, «  Des traces d’intoxication 
dans cette histoire. L’invisibilité et l’aya-
huasca au fil des siècles chez les Matsigenka 
(Amazonie péruvienne)  », dans Baud S. 
(ed.), Histoires et usages des plantes psycho-
tropes, Paris, Imago, pp. 349-378.

Baud S. 2017, « Expériences hors du corps, Un 
voyage en esprit à la rencontre d’un autre 
de soi », dans Intellectica, n° 67 : 347-368.

Baud S. 2018, «  À propos de Brugmansia 
suaveolens et de ses usages parmi les 
Awajun  », dans Baud S. (ed.), Histoires et 
usages des plantes psychotropes, Paris, Imago, 
pp. 213-247.

Descola P. 1993, Les Lances du crépuscule, 
Relations jivaros, Haute-Amazonie, Paris, 
Plon.

Deshayes P. 2002, « Frayeurs et visions cha-
maniques : le malentendu thérapeutique », 
dans Psychologie française, vol. 47, n° 4 : 5-14.

Deshayes P. 2013, « Agentivité, devenir-chas-
seur et affects », dans Ateliers d’anthropologie, 

vol. 39 [En ligne, https://journals.openedi-
tion.org/ateliers/9503#quotation].

Erikson P. 2003, « Comme à toi jadis on l’a fait, 
fais-le moi à présent…  », dans L’Homme, 
vol. 167-168 : 129-152.

Taylor A.-C. 1985, « L’art de la réduction : la 
guerre et les mécanismes de la différencia-
tion tribale dans la culture jivaro », dans 
Journal de la société des Américanistes, vol. 71, 
n° 1 : 159-173.

Taylor A.-C. 1997, «  L’oubli des morts et la 
mémoire des meurtres, Expériences de 
l’histoire chez les Jivaro  », dans Terrain, 
vol. 29 : 83-96.

Viveiros de Castro E. 2009, Métaphysiques 
cannibales, Paris, Presses universitaires de 
France.

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)



306

Corps no 19, 2021

Notes
1	 http://stephanus.tlg.uci.edu
2	 Le chamanisme awajun est aujourd’hui 

éclaté en une pléthore de spécialistes, qui inves-
tissent les pratiques de leurs aînés à partir 
d’éléments empruntés aux guérisseurs andins 
et métis, aux chamanes shipibo et ashaninka, 
comme aux discours des églises chrétiennes ou 
à la biomédecine. Les logiques initiatiques y sont 
tout autres.

3	 Toute plante dont le nom a été oublié ou 
récemment introduite dans la pharmacopée 
familiale sera appelée tsuak et déterminée par son 
usage, à l’exemple du yagkumak tsuak pour guérir 
l’hépatite ; le médicament allopathique est appelé 
ampi, terme emprunté au quechua et dont la tra-
duction est « remède ».

4	 Au cours de l’ivresse, la personne voit 
deux médecins vêtus de blanc, de taille moyenne, 
dotés d’un nez comme une trompe (comme le 
tapir ou pamau) et d’un menton proéminent, 
fumer, projeter de la buée lorsqu’ils parlent et 
opérer son corps, allongés devant elle. C’est le 
maître (pamuk), celui qui sait et conseille, l’esprit 
de la plante (bikuti aentsi).

5	 Juwaekit est une chouette mythique, qui 
vole les yeux des personnes, leur vitalité (jii 
wincha, l’iris, littéralement « le brillant de l’œil »).

6	 Il existe un kaag ajeg (un gingembre), dont 
les rhizomes sont broyés et mélangés à cinq litres 
d’eau, à boire au lever du jour, à jeun, dans le but 
de nettoyer l’estomac, de rejeter les graisses (wiya) 
et autres résidus qui en tapissent les parois et 
manquent de fluidité (wiyaaku).

©
 C

N
R

S
 É

di
tio

ns
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

8/
03

/2
02

3 
su

r 
w

w
w

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 s

eb
as

tie
n 

ba
ud

 (
IP

: 9
1.

17
0.

23
9.

12
9)

©
 C

N
R

S
 É

ditions | T
éléchargé le 28/03/2023 sur w

w
w

.cairn.info par sebastien baud (IP
: 91.170.239.129)


	De

