
11

Introduction

Lorsque nous employons le terme « chama-
nisme » dans une discussion, il nous permet 

de dire quelque chose et de nous faire comprendre 
par notre auditeur. À condition d’en expliciter le 
sens. À condition de préciser, par exemple, que le 
chamanisme n’est ni une somme de connaissances 
botaniques existant depuis des milliers d’années, ni 
une pratique médicale traditionnelle et préservée par 
des institutions culturelles ; qu’il n’est pas non plus 
une technique archaïque de l’extase, ni une religion 
avec ses dogmes et ses croyances. Raisonnablement, 
il nous faudrait aussi préciser qu’il diffère dans ses 
pratiques, ses logiques et ses représentations selon 
les sociétés ; bref, que le pluriel est davantage per-
tinent. Le terme « chamanisme » nous permet donc 
de dire quelque chose, à condition de nous accorder 
sur une définition, bien difficile à trouver : ensemble 

400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   11400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   11 09/12/2022   15:22:2109/12/2022   15:22:21



chamanes

12

de pratiques empiriques, voire informelles, propres 
à une aire géographique plus ou moins étendue ; 
système symbolique et culturel ; tradition séculaire ? 
Aujourd’hui, « chamane » et « chamanisme » sont 
employés pour qualifier des personnages et des pra-
tiques par référence à des réalités passées et présentes 
contrastées, sans qu’il y ait toujours continuité entre 
elles ; sans que ne soient non plus toujours précisés 
les contextes dans lesquels s’observent les différentes 
fonctions assumées par les personnes. Si ces réalités 
supposent un usage lâche de la notion de chama-
nisme, d’aucuns n’hésitent pas à parler d’une caté-
gorie artificielle, née de la réunion de faits disparates, 
qui existe seulement dans la pensée de l’ethnologue 
ou de l’écrivaine voyageuse devenue chamane, et à 
quoi rien de spécifique ne correspond au-dehors.

Dans une modernité avec ses évidentes situations 
de multiculturalité et de métissage des imaginaires, le 
chamanisme apparaît comme un phénomène social 
menacé d’érosion, témoignant d’une forte adapta-
bilité aux évolutions culturelles des sociétés où il se 
rencontre, se renouvelant sans cesse dans la relation 
à l’autre ou encore jouissant d’une vitalité certaine 
et d’une large diffusion. Ici, il serait préservé, par-
fois de façon clandestine, à la périphérie d’autres 
systèmes idéologiques et institutionnels ; là, il serait 
perdu, retrouvé, emprunté ou encore bricolé, pour 
devenir un « néochamanisme », autochtone parfois, 

400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   12400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   12 09/12/2022   15:22:2109/12/2022   15:22:21



introduction

13

internationalisé plus souvent. L’expression désigne 
aussi bien un courant des nouvelles spiritualités que 
le renouveau de pratiques après qu’elles eurent été 
décriées et interdites (et leurs adeptes persécutés) par 
le pouvoir soviétique, en Mongolie ou en Sibérie ; par 
les Églises chrétiennes, très longtemps en charge de la 
scolarité des enfants dans les Amériques. L’expression 
n’en est pas moins critiquée et peu pertinente, 
puisqu’elle crée une opposition tout aussi artificielle 
entre un chamanisme traditionnel, authentique ou 
vrai, et une forme qui ne le serait pas.

Les pratiques chamaniques, celles des autres, appa-
raissent dans les chroniques et relations de voyages 
des diplomates, missionnaires, navigateurs, explo-
rateurs et savants européens en Asie centrale et en 
Extrême-Orient (à partir du xiiie siècle), en Europe 
septentrionale (xiiie siècle) et dans les Amériques 
(xve siècle). Les spécialistes rituels et autres figures de 
l’étrange rencontrés, sans équivalents dans l’Europe 
d’alors – bien que nombre de rituels agraires, de pra-
tiques carnavalesques et thérapeutiques témoignent 
d’éléments chamaniques –, sont appelés devins, 
magiciens, sorciers, ministres du diable, jongleurs ou 
encore chamanes à partir du xviie siècle. L’hésitation 
des observateurs européens à s’en tenir à tel ou tel 
terme, comme l’ascendance corrélative de celui de 
« chamane », est le préalable d’une catégorie en deve-
nir : par opposition d’abord à celle des « possédés », 

400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   13400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   13 09/12/2022   15:22:2109/12/2022   15:22:21



chamanes

14

dont les représentants étaient bien connus dans 
l’Europe chrétienne ; de manière aussi à éloigner un 
personnage dans un ailleurs exotique et un monde 
que les Européens étaient en train de coloniser. Plus 
important encore pour notre propos, cette catégorie 
est construite à partir d’un comportement corporel 
perçu par les observateurs comme extravagant. Au 
fil des siècles, le chamanisme apparaît comme une 
« diablerie » (Dières, 1708), une « charlatanerie » 
(Charlevoix, 1744) et un « tissu d’idolâtrie contra-
dictoire, d’absurdités, et de la plus grossière supers-
tition » (Georgi, 1776) ; comme un « phénomène 
physiologique pathologique » (Krivošapkin, 1861) ; 
ou encore une « conduite primitive » avec l’évolu-
tionnisme social et son souci de hiérarchisation des 
sociétés et des croyances, au tournant du xxe siècle. 
Le comportement observable fonde la différence : le 
chamane a d’abord et longtemps été un « imposteur » 
(Encyclopédie, Diderot et d’Alembert, 1751‑1772).

En somme, le chamanisme apparaît comme 
une catégorie, née du souci de l’Europe, puis de 
ce que nous appelons de façon conventionnelle 
l’« Occident », à séparer, eux de nous, et à ordonner 
des identités attribuées et inscrites dans une histoire 
conçue comme un récit de la conquête coloniale et 
de la formation des États, un récit du progrès. À 
partir des années 1960, un renversement des valeurs 
s’est opéré, en lien avec les études scientifiques sur le 

400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   14400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   14 09/12/2022   15:22:2109/12/2022   15:22:21



introduction

vivant et la conscience ; en lien avec les mouvements 
hippie et psychédélique apparus aux États-Unis ; en 
lien aussi avec l’écologie politique naissante, donnant 
à ces pratiques un éclat et un enchantement certains. 
Se dire chamane et être reconnu par d’autres comme 
tel ou, dans une logique d’humilité, pratiquer un 
ou le chamanisme est aujourd’hui un fait de société 
dans l’air du temps.

Le chamane alors, un passeur de culture ? Un 
colporteur des désirs des êtres humains comme du 
vouloir des esprits, un devin ? Un allié des esprits, 
celui qui gagne la chance ? Un homme ou une 
femme-esprit, celui ou celle qui possède une double 
citoyenneté ? Un homme ou une femme-médecine, 
un réparateur du désordre ? Un spécialiste de la transe, 
de ce qui relève de l’ineffable, de l’expérience vécue 
de l’invisible ou du sacré sauvage, pour reprendre 
l’expression de Roger Bastide ? Tout à la fois ?

400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   15400400YGE_CHAMANES_CC2021_PC.indd   15 09/12/2022   15:22:2109/12/2022   15:22:21


