Introduction
Sébastien BAUD

Il faut bien admettre que si le premier volume Des plantes psycho-
tropes, paru en 2010 et réédité en 2013, a été accueilli favorablement par
ses lectrices et lecteurs !, il 1’a moins bien été par une certaine frange de
la communauté scientifique, précisément en raison du caractere délicat
de I’objet analysé. Dans le méme temps, il faut admettre que si beaucoup
d’ouvrages ont été publiés sur le sujet, avant et depuis ce premier volume,
ce sont surtout des témoignages. Toute une anthropologie des usages reste
a faire. Loin de vouloir embrasser ce champ de recherche dans son ensem-
ble ou encore achever une analyse qui se voudrait exhaustive, mon projet
est de poursuivre la réflexion que nous avons engagée avec Christian
Ghasarian en 1’étendant dans ce second volume a d’autres auteurs et a
d’autres pensées, et ceci dans une logique non pas critique, mais compré-
hensive. En d’autres termes, il s’agit de présenter et d’analyser des pra-
tiques d’ici ou d’ailleurs, traditionnelles ou bricolées, héritées ou
recherchées par les personnes qui les mettent en ceuvre, comme observa-
teur attentif et/ou participant, en axant le regard sur 1’aspect historique,
ethnographique ou philosophique. .. L’impact de ces pratiques sur le public
est bien réel, en raison de I’intérét croissant de nos sociétés pour les plantes
psychotropes et, d’une maniére plus générale, pour la « connaissance de
soi ». Il s’agit donc aussi ici de revenir sur des rencontres et des (re)décou-
vertes, personnelles et collectives, d’objets a la fois fascinants et terrifiants
pour tenter d’en saisir toute la richesse et la diversité ; des découvertes
toujours en devenir par ailleurs. Cela dit, si je ne m’engage pas ici dans
une logique introductive — je renvoie le lecteur a I’introduction au premier
volume —, trois points me paraissent nécessaires pour situer le présent
ouvrage dans son époque. Ces points, que j’aborde briévement ici, sont :
le rejet des pratiques contemporaines autour des plantes psychotropes ;



12 HISTOIRES ET USAGES DES PLANTES PSYCHOTROPES

les notions de « substance modificatrice de la conscience » et d’« actant » ;
une interrogation enfin, quelle anthropologie déployer sur ces questions ?
Les plantes psychotropes, trop souvent et bien trop rapidement asso-
ciées aux drogues, sont dans nos sociétés 1’objet d’une législation prohi-
bitive et répressive ou, pour le dire autrement, d’une appréciation négative
et diffuse fondée en partie sur des a priori et incompréhensions, en partie
sur la pratique de quelques personnes malhonnétes. J’aime a préciser
qu’idées recues et malentendus participent également de I’attrait observé
pour ces mémes plantes (de fagon trés marquée des qu’il s’agit, pour faire
court, des chamanismes locaux, beaucoup moins dans le cas des thérapies
alternatives et autres spiritualités internationalisées). La différence entre
ces deux positions tient a la réaction corrélée : rejet, parfois empreint
d’une certaine raillerie ici ; intérét sincére la — deux perspectives bien
différentes. Ainsi, depuis la parution du premier volume Des plantes psy-
chotropes, j’ai fait I’objet, lors d’une conférence donnée a Paris sur un
tout autre théme, d’une apostrophe en des termes proprement agressifs et
caractérisant une peur certaine. « Vous aurez a répondre de cette publica-
tion » furent les mots prononcés. A en répondre, mais devant qui ? La
communauté des médecins a laquelle la personne disait appartenir ? Celle
des anthropologues si tant est qu’elle existe ? La justice ? Dieu ? Cette
personne a-t-elle seulement lu I’ouvrage ? J’en doute fort, puisque, a I’in-
verse, un avis publié sur un site de vente en ligne bien connu nous fait
cette critique : « Ce livre ne vous fera pas voyager [...] car il s’agit d’un
recueil d’articles de chercheurs qui ne font pas dans la dentelle. Le style
est souvent lourd, du fait d’un vocabulaire pour le moins académique.
Cependant ceux qui s’intéressent aux sciences humaines et aux plantes
qu’on appelle (a tort) des “drogues™ y trouveront des informations (pour
ne pas dire des savoirs) qui vont sans aucun doute les faire cogiter?. »
Dans une méme veine, un livre intitulé Psychotropiques, La fievre de
I’ayahuasca en forét amazonienne (Amselle, 2013) parle d’« imposture
New Age » (op. cit. : 39) a propos d’anthropologues qui feraient preuve
d’une « attirance pour I’*“autre coté” 3 » (op. cit. : 68) et useraient de leur
légitimation scientifique pour « délivrer un message spirituel et mys-
tique » (op. cit. : 85) ; des chercheurs qui entretiendraient une « confu-
sion des genres » en faisant appel a des « militants patentés des “réalités
alternatives” » (op. cit. : 93). Mais de quelle confusion parlons-nous ?
Personnellement, je n’assume pas un mélange des genres, mais une
diversité de voix dans la mesure ou celles-ci sont des voix expertes —
car I’expertise sur divers sujets n’est pas I’apanage des universitaires.
Quoi qu’il en soit, a I’arriére-plan d’une telle analyse, nous retrouvons



Introduction 13

la critique de la participation des chercheurs aux rituels — précisément
le fait d’ingérer des plantes psychotropes dans un souci de compréhen-
sion —, une posture que I’auteur refuse clairement, puisque « illusoire »,
« inutile, et méme fallacieuse » (op. cit. : 21). La position est d’ailleurs
symptomatique de la controverse, celle de I’auteur étant en contrepartie
disqualifiée aux yeux des personnes impliquées. Personnellement, je
pense que la pertinence de 1’analyse anthropologique est indépendante
de I’expérience réalisée ou non, réussie ou non, dite ou tue. Toutefois,
s’il n’est pas utile de revenir sur les approximations présentes dans le
livre, je souhaiterais m’arréter un instant sur une anthropologic menée
rapidement et délibérément prescriptive *.

La lecture critique des représentations et pratiques en jeu dans le rapport
contemporain aux plantes psychotropes proposée dans le livre de Jean-
Loup Amselle est particuliére du point de vue anthropologique. En effet,
Iauteur opére un jugement idéologique fondé sur une dénonciation de ce
qu’il appelle des « figures du primitivisme », « un retour du romantisme »
ou encore I’émergence d’« une nouvelle religion », et ceci avant que 1’en-
quéte ne soit menée ; les données de 1’argumentation étant sélectionnées
et insérées dans un moule précongu. A 1’opposé d’une perspective anthro-
pologique compréhensive qui se pencherait sur les logiques et expériences
des personnes impliquées, la critique proposée choisit de qualifier un phé-
nomene social d’« irrationnel » et d’« aliénation » (dans une référence
appuyée a « la tradition marxiste »), pour finalement proposer une analyse
mutilante et appauvrissante de ce qui se joue. Un des nombreux défauts
du livre est ainsi de ne pas avoir analysé les contextes dans lesquels les
discours collectés sont produits, d’avoir rejeté ce qu’il dénonce plutot que
de s’en étre saisi. Un autre est de ne pas avoir su éviter les simplifications.
La couverture du livre — une caricature — est sur ce point ¢loquente.
Pouvons-nous faire une anthropologie du sujet en étant moqueur ? Si
I’épreuve est difficile, ¢’est qu’il y a assurément un effet et un but dignes
d’intérét. Pourquoi ingérer une ou des « substances psychotropes » (pré-
cisément ce qui est en jeu dans la critique) ? Quelles sont-elles ? Quels
sont leurs effets sur 1’organisme, la personne, son inscription dans la
société et sa perception du monde ? Ce sont la quelques questions que ne
devrait pas ignorer I’anthropologie au risque de laisser la place a toutes
sortes d’interprétations, plaidoyers dangereux ou discours alarmants.

Les témoignages d’une utilisation des végétaux et de leurs molécules
(alcaloides et autres) dans I’histoire humaine, comme médicaments, cos-
métiques, sorcelleries, poisons de chasse ou de péche, transcendent les
époques et les cultures. Il en va ainsi des plantes du genre Ephédra (dont



14 HISTOIRES ET USAGES DES PLANTES PSYCHOTROPES

I’alcaloide principal est 1’éphédrine, un stimulant) appelées ma huang
dans le traité¢ des herbes médicinales, Shennong bencao jing, (Chine,
1 siecle avant notre ére) ; du Papaver somniferum, probable ingrédient
du pharmacon népenthes décrit par Homére comme « une substance qui
dissipe la tristesse » ; des graines d’Anadenanthera spp. (qui contiennent
de la diméthyltryptamine), associées a des pipes en os de condor, décou-
vertes dans les Andes méridionales et datées de 2100 avant notre ére
(Aguerre et al., 1973) ; ou encore des Echinopsis spp. (qui renferment
de la mescaline), dont nous retrouvons des représentations dans les Andes
centrales dés I’époque de Chavin de Huantar (1 millénaire avant notre ére ;
Mulvany, 1984). Nous devons I’emploi du terme « alcaloide » a
W. Meissner (1819) pour caractériser des composés de structure com-
plexe?, extraits des végétaux et ayant une activité pharmacologique signi-
ficative. Aujourd’hui, ceux-ci forment un groupe hétérogene tant du point
de vue de leur structure et des propriétés chimiques que des effets biolo-
giques qu’ils induisent. Sur les quelques milliers d’alcaloides décrits, une
majorité est dénommeée par ce que les chimistes appellent un nom trivial
(qui n’est pas du type 5-hydroxy N, N-diméthyltryptamine, du reste assez
simple !), le plus souvent construit a partir du nom du genre ou de I’es-
pece botanique du ou de laquelle il a été extrait, du nom de la personne
qui I’a isolé ou encore des effets supposés de la molécule.

Sans entrer ici dans le détail, je dirais que les alcaloides forment une
classe de métabolites secondaires °, se présentant sous forme liquide ou
de cristaux le plus souvent incolores et solubles dans 1’eau, propriété
importante pour un usage par les étres humains. Ceux-ci sont présents
chez de nombreuses plantes et quelques autres organismes (bactéries,
champignons et insectes). Leur répartition dans les familles botaniques
est trés irréguliére ; certaines, comme les Solanaceae et les Apocynaceae,
étant trés riches en alcaloides, le plus souvent des groupes de molécules
dont la structure est plus ou moins apparentée. Enfin, si beaucoup d’al-
caloides sont spécifiques, comme la cocaine propre aux Erythroxylum
spp., d’autres sont présents dans plusieurs genres ou familles, a I’exem-
ple des psychotropes, parfois subdivisés en psychédéliques, dissociatifs
et délirants 7, parfois ordonnés selon les chemins cérébraux qu’ils
empruntent pour induire ces expériences de type visionnaire si diffé-
rentes les unes des autres. A titre d’exemples :

— les phényléthylamines, dont la structure est proche de la noradré-
naline, a I’exemple de la mescaline (Echinopsis spp., Lophophora wil-
liamsii) et de I’ecstasy ;



Introduction 15

— les dérivés indoliques, apparentés a la sérotonine, parmi lesquels
sont distingués :

* les dérivés de la tryptamine, diméthyltryptamine (Diplopterys cabre-
rana, Psychotria viridis, Anadenanthera spp.), bufoténine (Anadenan-
thera colubrina, Brosimum acutifolium), 5-MeO-DMT (Virola spp.) et
psilocybine (champignons des genres Stropharia, Paneolus et Psilo-
cybe) ;

« alcaloides a chaine carbonyle, comme 1’harmine, I’harmaline, la tétra-
hydroharmine (Banisteriopsis caapi), I’harmane et I’harmalane (Bona-
fousia spp., Virola spp. ou encore la fumée issue de la combustion des
Nicotiana spp.) ;

» amides de I’acide lysergique, comme 1’ergine, 1’ergoline (Ilpomoea
spp., Turbina spp., et un champignon, Claviceps purpurea) et I’acide
lysergique diéthylamide ou LSD ;

— alcaloides végétaux a structure complexe, a I’exemple de I’ibogaine
(Tabernanthe iboga), de la coronaridine et de la voacangine (Bonafousia
spp., Tabernaemontana spp.) ;

— les alcaloides tropaniques (acétylcholine), comme I’atropine, la sco-
polamine et la hyoscyamine (Datura spp., Brugmansia spp., etc.) ;

— le muscimol qui agit sur les récepteurs GABA (Amanita muscaria).

Pour étre complet, il existe deux terpénoides, la salvinorine A, dont
I’activité porte sur les récepteurs opioides kappa (Salvia divinorum) et
le tétrahydrocannabinol présent dans le chanvre (Cannabis spp.).

Dans ce second volume sur les plantes psychotropes, a I’instar du pre-
mier, il ne s’agit pas de dresser une liste plus ou moins exhaustive des
plantes et champignons qui synthétisent une ou des molécule(s) aux pro-
priétés psychoactives. A ce jeu-13, la liste serait longue et non définitive.
Le cas de la diméthyltryptamine ou DMT est un bel exemple. Molécule
emblématique d’un breuvage psychotrope qui I’est tout autant — I’aya-
huasca —, on ne compte plus aujourd’hui les plantes, a I’exemple des
Acacia spp., a la portée de tous, qui en referment, méme en trop petite
quantité pour que leur consommation induise un effet quelconque. I1 suf-
fit pour s’en rendre compte de consulter quelques pages web. Plusieurs
épluchent les articles de botanique et de pharmacologie, confrontent les
expériences des internautes et « psychonautes », reprennent les repré-
sentations kaléidoscopiques des expériences pour illustrer le propos et
explicitent les maniéres, a la portée de chacun, de I’extraire (sous forme
de cristaux) et de I’ingérer (en la fumant notamment). En tant qu’ensei-
gnant, il suffit également d’étre ouvert. Les étudiants n’hésitent pas a



16 HISTOIRES ET USAGES DES PLANTES PSYCHOTROPES

confier leurs expériences psychédéliques et rituelles, voire & mentionner
dans leur dossier d’examen la recette détaillée utilisée par leur « infor-
mateur » dans un souci expérimental, ludique ou de connaissance de soi.
Un savoir de sens commun, de citoyen bien informé et/ou d’expert, pour
reprendre les catégories de Schiitz (1946), se développe sur le sujet dans
nos sociétés, et le phénomene ne cesse de croitre.

Je souhaite ici apporter quelques éléments réfléchis et illustrés afin de
répondre a cette curiosité et, de plus en plus, a I’attrait pour les plantes
psychotropes. Dans la littérature récente, scientifique ou grand public,
deux perspectives sont essentiellement développées. L’une aborde ces
plantes et leurs usages en termes de « réappropriations occidentales »,
tout en négligeant la botanique ou leur inclusion dans des pratiques
sociales et culturelles liées aux végétaux dans leur variété. Ses penseurs
soulignent combien celles-ci participent aujourd’hui d’'une méme globa-
lité qui fait sens pour les intéressés, au risque aussi de produire une homo-
généisation appauvrissante. Parler de plantes psychotropes supposerait
dans cette logique de distinguer usages de longue date — sans préjuger
ici de leur capacité a se renouveler — au sein de ce que I’anthropologie
appelait il n’y a pas si longtemps encore des « sociétés traditionnelles »,
et nouvelles spiritualités internationalisées, un mouvement diffus au sein
de nos sociétés, comme de ces derniéres. A I’encontre toutefois du livre
mentionné plus haut, il me semble opportun d’affirmer avec force
qu’échanges et emprunts ont toujours fagonné les pratiques élaborées
autour des plantes psychotropes ; les chamanismes amazoniens témoi-
gnent de beaux exemples a ce sujet. De méme, si I’apport des expé-
riences psychotropes, notamment dans la construction du sens de soi et
le rapport au monde des sociétés étudiées, a souvent été minoré par les
ethnographes, dans un contexte de transformation culturelle importante,
la circulation des plantes, des noms et des personnes qui en font usage
participe d’un renouveau certain des pratiques locales, plus ou moins
heureux (Baud, 2017a).

La seconde perspective évoque une rencontre autour d’actants —
d’aucuns n’hésitent pas a parler de « conscience végétale » —, lesquels
favoriseraient une introspection et un « travail » de nature empathique.
Ainsi, pour les Européens, sud et nord-Américains qui se rendent en
Amazonie dans une logique de responsabilité individuelle dans leur rela-
tion a soi et & la nature, la spécificité des pratiques rencontrées — plus
que la ou le chamane qui se dit et/ou est reconnu(e) comme tel(le) —
est le recours a des plantes « enseignantes », « sacrées », de « pouvoir »,
A « propriétaire ® » et préparées de maniére a étre ingérées. De fagon



Introduction 17

significative, les nouvelles spiritualités appréhendent ces plantes qui
bouleversent temporairement notre étre au monde comme des « guides »
proposant « un travail chamanique » ou « une voie de développement
spirituel ». Ce faisant, elles introduisent dans une perspective non
anthropique un espace intermédiaire entre 1’étre humain et le monde,
occupé et défini par ces plantes comme si, au-dela de leur nature d’objet
— d’outil thérapeutique, initiatique, ludique, introspectif, etc. —, celles-
ci véhiculaient une part de notre humanité. En témoignent les mots qu’on
leur adresse, les traits et spécificités qu’on leur attribue et les récits qui
les mettent en scéne, leur donnent la parole et font d’clles des sujets.
Certes ces plantes, parfois leur action synergique, ont un effet indéniable
sur notre cerveau par la parenté de leurs molécules avec quelques neu-
rotransmetteurs, tout comme il est indéniable que leur capacité a altérer
les états de la conscience, notre étre au monde ou, pour le dire autrement
encore, le regard que nous portons sur celui-ci, les rapproche d’autres
techniques de transes (corporelles, respiratoires, etc.). Constater cela ne
devrait toutefois pas occulter qu’une certaine manicre de tirer profit de
notre rapport au végétal est peut-&tre aussi a chercher ailleurs qu’au
niveau prétendument « objectif » des propriétés psychotropes des molé-
cules que renfermerait le corps de la plante. Ne revient-il pas aussi a
I’anthropologie d’interroger cette catégorie de sens commun qu’est la
conscience (Baud, 2017b), surtout si nous considérons qu’elle prend réa-
lité dans un « espace transactionnel » (Winnicott, 1975) situé entre la
personne et son environnement, tout en les reliant 1’'une a I’autre dans
une incessante dialectique qui construit un comportement investi par du
sens et des valeurs (Merleau-Ponty, 1979) ?

En somme, I’anthropologie est bien pauvre lorsqu’elle simplifie ce
qui se passe sur le terrain pour faire entrer I’interprétation dans un cadre
préétabli, lorsqu’elle est empétrée dans des conventions narratives et
abstraites ou encore lorsqu’elle s’en tient a des analyses en termes de
pratiques « irrationnelles », « illicites » ou de « végétalisme ». Si un tel
éclairage n’est pas négligeable, il ne peut pas étre non plus le seul ordre
de compréhension. Dans la mesure ou les personnes disent qu’il se passe
des choses tres fortes pour elles, les expériences et leur récit méritent
des investigations. De méme, bien que la consommation de plantes psy-
chotropes ne soit pas permise par les juridictions en usage dans nos
sociétés contemporaines, les personnes les utilisent dans leur recherche
de sens. L’anthropologie doit donc se pencher sur ces objets-sujets, plus
que jamais dignes d’attention, en interrogeant sa facon de le faire. Mon
souci dans ce second volume n’est pas de discréditer ou de m’engager



18 HISTOIRES ET USAGES DES PLANTES PSYCHOTROPES

dans une anthropologie prescriptive — désignant ce qu’il faut faire et
ne pas faire... je laisse ce soin a d’autres —, mais de produire une
anthropologie des logiques déployées par les personnes impliquées. Mon
souci est de prendre les investissements humains au sérieux, sans en
faire I’apologie. C’est bien une anthropologie compréhensive, ne se limi-
tant pas aux aspects structurels en jeu dans les usages contemporains
des plantes psychotropes, qui est au fondement de mon inspiration.

Dés lors, au lieu de décrire des usages comme un systéme clos de
représentations et de pratiques, il me semble pertinent de les aborder
dans une dimension dialogique, de faire avec des éléments hétérogénes,
sans abolir les différences, ni les contradictions, sans écraser le lointain,
pour réaliser non pas une simple juxtaposition, mais une étude féconde
des rencontres. De fagon semblable, il me semble pertinent d’appréhen-
der les paroles et gestes autour des plantes psychotropes comme des
signifiants flottants récupérés par les personnes issues d’horizons divers
et avec des objectifs tout aussi variés. Les articles de ce second volume,
proposés par des ethnologues, anthropologues, biologistes et philosophes
a partir de leur terrain et de leurs expériences personnelles, témoignent
a mon sens d’une telle démarche. Celle-ci transparait d’ailleurs pleine-
ment dans la diversité des aspects abordés. Que ce soit dans I’analyse
de I’ivresse psychotrope, d’un devenir plante, des modalités culturelles
de construction du corps et de la personne, du sens de réalité ; dans I’ana-
lyse des transformations du rapport que les sociétés hotes (ou une partie
de ces dernicres, a savoir celles et ceux communément appelés cha-
manes) entretiennent avec les étrangers de passage — un dieu-vin, les
missionnaires, les scientifiques et, plus récemment, les adeptes des nou-
velles spiritualités ; ou encore en interrogeant ce « chamanisme » en
devenir que nous observons dans nos sociétés postindustrielles, parfois
donné pour une forme de résurgence d’un désir de réenchantement.

En d’autres termes, les articles réunis ici sont autant de contributions
variées sur des modéeles explicatifs et des usages eux-mémes variés. Des
contributions, qui nous emmeénent dans la Gréce ancienne, dans la Suisse
du Moyen Age, en Inde, en Afrique du Sud, au Brésil et enfin en Ama-
zonie, a la découverte de sa richesse culturelle.

Dans le premier article, Yvonne de Sike traite de la vigne et du vin
dans la Grece ancienne a travers la figure théophanique de Dionysos et
de la mania, la transe orgiaque provoquée par le vin (parfois mélangé a
diverses autres plantes « magiques »). Si les Grecs ont « civilisé »
I’'usage du vin parmi les hommes en imposant sa consommation mesurée
lors des symposiums philosophiques, Dionysos — le chainon le plus



Introduction 19

illustre d’une lignée de divinités surgies de la vigne, confondues avec la
plante et le sacré qui en découle — n’a cessé de faire courir les Bac-
chantes. Le vin n’offre-t-il pas aujourd’hui encore, interroge 1’auteur,
« la joie de I’évasion, le sommeil de 1’oubli, I’illusion de la félicité [...]
un flottement délicat et sournois envahit les convives, une sensation de
bien-étre s’exprime par de joyeuses joutes verbales, des chants et des
danses. Est-ce la fin de 1’inhibition ou le début de I’ivresse ? Epanouis-
sement ou intoxication » ?

Dans le deuxiéme article, Blaise Mulhauser et Elodie Gaille interrogent
I’idée d’un chamanisme européen a partir du lien supposé entre sorcicres
et Solanaceae, lesquelles entreraient dans la composition de 1’onguent
nécessaire au sabbat. Pour ce faire, ils nous plongent dans les actes des
proces en sorcellerie, rédigés entre les xve et XvII° siécles dans la région
neuchateloise (Suisse), a la recherche des plantes utilisées. A leur lecture,
deux conclusions dominent : d une part, les plantes (ou leurs préparations)
sont citées de fagon sommaire (bien peu pouvant par ailleurs étre consi-
dérées comme des psychotropes), I’Inquisition étant animée par une tout
autre quéte ; d’autre part, il est peu pertinent de considérer les Solanaceae
comme plantes majeures des sorciéres. En revanche, le fait que la struc-
ture du sabbat se retrouve dans I’Europe entiére plaiderait, nous disent
les auteurs, pour la présence d’un « chamanisme communautaire », oublié
depuis et sans lien obligé avec quelque plante psychotrope que ce soit.

Dans le troisieme article, Marie Singeot aborde les pratiques rituelles
des ascetes udasin, ces shivaites nus, recouverts de cendres, qui vivent
retirés dans des grottes de la jungle himalayenne, et dont elle partage le
quotidien plusieurs mois par an depuis 1995. Précisément, elle analyse
I’acte de fumer la chilam, une pipe de terre contenant du cannabis
mélangé a du tabac, avant les offices religieux, avant une tache physi-
quement éprouvante, comme sédatif ou analgésique, et en période de
féte. Offrir la pipe, écrit-elle, participe de I’hospitalité, au méme titre
que le verre de thé, et n’est pas sans rappeler que, selon la 1égende, le
cannabis entrerait dans la composition de 1’amrit, élixir d’immortalité
surgi de la mer de lait lors de la création de 1'univers. Shiva I’affectionne
d’ailleurs tout particulierement, notamment en potion — le bhang.

Dans le quatriéme article, Julie Laplante et Jean-Christophe Jacovella
interrogent un devenir plante a travers une analyse de 'umhlonyane
(Artemisia afra) et de ses usages par les guérisseurs xhosa (izangoma)
d’Afrique subsaharienne. Ils nous proposent, dans une perspective deleu-
zienne, une exploration de ce qui peut émerger au travers d un voisinage
humain-plante, en se penchant plus spécialement sur une coprésence et



20 HISTOIRES ET USAGES DES PLANTES PSYCHOTROPES

une intimité affective particuliére qui passent par le réve, les tambours
et les esprits ancestraux. Une telle approche thérapeutique se distingue
nettement de la distance favorisée en laboratoire par les scientifiques
impliqués dans I’essai préclinique présenté. L’engagement affectif isan-
goma, a la rencontre de ’humain et du végétal, illustre ainsi comment
une plante cotoyée au quotidien peut tre investie autrement que par sa
simple action pharmacologique.

Si anthropologues et chercheurs en sciences cognitives pensent res-
pectivement 1’ontologie comme ’attribution de propriétés aux choses et
I’attribution réflexive d’existence aux choses, Martin Fortier, dans I’arti-
cle suivant, interroge une troisieme définition : ’attribution non réflexive
d’existence aux choses, qu’il appelle le « sens de réalité » (SR). A partir
d’un examen détaillé de cas d’altération du SR et faisant le constat que
dans les expériences psychédéliques la nature de celui-ci est paradoxale
— elles sont pour les personnes qui les éprouvent irréelles par certains
aspects et réelles par d’autres —, il réfute I’idée d’un SR homogene (une
espece naturelle unifiée) et construit une taxonomie hétérogéne (comptant
six especes neurophénoménologiques). Celle-ci est alors mise a I’épreuve
dans la distinction opérée entre expériences induites par les hallucino-
geénes sérotoninergiques et celles dues aux anticholinergiques, puis au
regard des processus culturels présents en Amazonie.

Dans le sixiéme article, Robin Rodd décrit les fagons dont les cha-
manes Piaroa du Venezuela méridional préparent et utilisent diverses
plantes psychotropes, en insistant sur les récits phénoménologiques et
I’analyse pharmacologique. Ces plantes sont : le yopo (yuhud), un tabac
fabriqué principalement a partir des graines moulues de 1’arbre Anade-
nanthera peregrina, le capi (tuhuipd, Banisteriopsis caapi), le tabac
(jdtte, Nicotiana tabacum) et le ddidd (Malouetia sp.). La culture, la pré-
paration et I’utilisation de ces plantes, y compris la conscience des sub-
tilités de I’expérience dues aux dosages et combinaisons différentes, sont
des aspects vitaux du travail de chacun. Dans cette logique, écrit Robin
Rodd, les chamanes Piaroa ne manquent pas de s’échanger les plantes et
témoignent d’un méme intérét a expérimenter des « substances vision-
naires exotiques », apportées par leurs hotes, Amérindiens et ethnologues.

Dans le septieme article, j’aborde les Brugmansia spp. (Solanaceae),
décrits comme dangereux par les guérisseurs, chamanes et, d’une
maniere générale, par les populations des Andes septentrionales et cen-
trales d’ou ils sont originaires. Aprés avoir interrogé la nomenclature,
j’évoque quelques usages présents dans la littérature, puis centre mon
propos sur Brugmansia suaveolens dans les pratiques awajun (famille



Introduction 21

linguistique jivaro), comme j’ai pu les observer sur le Haut Marafion et
ses principaux affluents, au Pérou. Mon analyse porte sur les modalités
mythiques d’acquisition des plantes psychotropes, 1’ethnobotanique, la
préparation, les usages et les représentations attachées aux différentes
variétés présentes dans les jardins. Je reviens pour finir sur la description
d’un emploi précis : la quéte d une « vision-pouvoir », sorte d’intériorité
nouvelle transformant la jeune personne en un adulte accompli.

Dans le huitieme article, Céline Valadeau nous présente les différents
usages du tabac au sein des communautés yanesha (famille linguistique
arawak) du piémont péruvien, et notamment les modes de transformation
de la matiére nicotinique permettant la confection de remedes, jus de
tabac et cigarettes. A partir du matériel ethnographique, ethnobotanique
et écologique recueilli, elle aborde les interactions intracorporelles des
différentes vitalités — végétales, animales et humaines — lorsqu’elles
sont mises en présence, puis analyse la construction de la vitalité cha-
manique et des modalités d’exercice des preneurs de tabac ou fabaque-
ros. Le tabac apparait ainsi comme une plante centrale, dont la vitalité
permet d’associer celles des autres vivants : il les réunit en un méme
existant, qu’elle appelle un « humain hybride ».

Les études actuelles sur I’ayahuasca se focalisent essentiellement sur
la transformation et I’adaptation des rituels a la clientéle européenne et
nord-américaine, écrit Marc Lenaerts dans le neuviéme article. De fait,
nouveaux publics sur place ou ailleurs et changements dans le rdle, les
discours, les pratiques et les objectifs des chamanes indigénes ou étran-
gers accaparent la plus grande partie des études sur le sujet. Or le cha-
manisme et les rituels d’ayahuasca évoluent aussi en milieu strictement
indigéne, indépendamment de tout rapport avec les « Blancs ». C’est le
cas chez les Ashaninka (Pérou). En comparant les données récoltées par
Gerald Weiss il y a vingt-cinq ans et les siennes, Marc Lenaerts analyse
les profondes transformations dans la composition et I’implication des
participants aux rituels, comme dans la nature et le statut des « esprits
alliés » qui y sont convoqués. De telles transformations, conclut-il,
obéissent a des critéres propres a la pensée indigéne pour mieux répon-
dre aux problémes rencontrés par la société ashaninka contemporaine.

Dans le dixiéme article, Clara Novaes aborde les processus de métis-
sage entre cultures et subjectivités singuliéres a I’origine, et des religions
ayahuasqueiras brésiliennes traditionnelles — Santo Daime, Uniao do
Vegetal et Barquinha —, et des « nouvelles expériences spirituelles »,
pour reprendre sa formulation, a I’exemple de Comunindios. Elle montre
a partir d’une recherche menée au Brésil (a Sao Paulo et Alter do Chéo,



22 HISTOIRES ET USAGES DES PLANTES PSYCHOTROPES

en Amazonie orientale) et aux Pays-Bas, et dans une logique deleuzienne
la encore, toute la complexité du « paysage » ou agencement des pra-
tiques liées a ’ayahuasca. Celles-ci puisent en effet leurs références
dans des systémes thérapeutiques et cosmologiques tels que I’Umbanda
afro-brésilien, le spiritisme kardéciste, le catholicisme ou encore le new-
age. Clara Novaes analyse ainsi de quelle fagon cette « spiritualité oscil-
lante » s’inscrit dans un « réseau mystique mondial » et « universaliste »,
lui permettant de penser le temps présent.

A partir de ses expériences d’ethnopharmacologues — les premiéres
datent de 1968 parmi les Indiens Culina (Haut Purus, Pérou), puis sur
un bateau laboratoire, remontant I’ Amazone, en compagnie de Schultes,
Holmstedt, Lindgren, Plowman... —, Laurent Rivier montre combien,
dans le onzieme article, la confrontation des « pratiques traditionnelles »
et des outils scientifiques modernes permet de recueillir des informations
fiables, qui peuvent « rassurer la personne sur la qualité de 1’expé-
rience ». Une telle démarche multidisciplinaire 1’a ainsi amené a déve-
lopper I’idée selon laquelle seule la collecte continue et la mise en
perspective d’informations de valeur permet de baliser un chemin stir
dans un contexte ou la popularité grandissante de I’ayahuasca comme
la multiplication des pratiques chamaniques, en Amazonie et dans le
monde, a rendu périlleuse cette approche d’une réalité non ordinaire.

Dans le douziéme article, Pierre Déléage revient sur « un si¢cle d’hal-
lucination » chez les Nawa des sources (famille linguistique pano, Ama-
zonie occidentale). La premiére description d’un rituel d’absorption
d’ayahuasca date, « ¢’est exceptionnel », du début du xx¢ siécle. Nous
la devons a Constant Tastevin, un missionnaire catholique. Ses notes de
terrain contiennent également le premier essai de transcription et de tra-
duction d’un des chants accompagnant la cérémonie des Waninawa. Ces
documents rares, en partie inédits, sont comparés aux données recueillies
par Pierre Déléage au début du xxi© siecle chez les Sharanawa et les
Yaminawa. Un épilogue présente la maniére dont les chamanes Kaxi-
nawa s’approprient aujourd’hui la documentation de ces cérémonies au
moyen de I’écriture et du dessin.

En partant des données ethnographiques recueillies auprés de cha-
manes matsigenka (famille linguistique arawak, Pérou) et des données
historiographiques remontant au XVI° siécle, Esteban Arias décrit dans le
treiziéme article un rituel d’intoxication, les discours et les représenta-
tions cosmologiques qui lui sont attachés. L’intoxication rituelle est pen-
sée par les Matsigenka comme une transformation, une notion présente
dans le terme désignant le chamane, le seripegari. « En suivant les



Introduction 23

traces » d’activités chamaniques au fil des siécles, Esteban Arias analyse
les événements historiques et récits mythiques qui rythment les rapports
entre les acteurs en présence, et montre comment les caractéristiques pré-
tées aux esprits auxiliaires « invisibles » et aux démons meurtriers ont
progressivement été associées aux Blancs.

« Ils nous ont déja tout volé. » C’est par cette phrase que Jeremy
Narby, dans le dernier article de ce collectif, discute les points de vue
amazoniens sur les Occidentaux et leur appropriation de I’ayahuasca.
Les Indigénes amazoniens ont tendance a voir les Occidentaux comme
des extracteurs forcenés, ce qui concerne aussi la nouvelle génération
de Blancs qui débarquent a la recherche d’expériences chamaniques.
Des Amazoniens qui travaillent dans la défense des savoirs indigénes le
disent : que les Blancs viennent en Amazonie prendre de I’ayahuasca
dans le respect du savoir-faire indigéne, soit, mais qu’ils en rameénent
chez eux, c’est une autre histoire... ’ayahuasca venant ainsi s’ajouter
a la longue liste des extractions occidentales.

NOTES

1. Voir notamment la recension de Magali Demanget (2013).

2. https://www.amazon.fr/plantes-psychotropes-Initiations-th%C3%A9rapies-
qu%C3%AAtes/dp/2849526770/ref=la_B004N34DSK 1 2?s=books&ie=UTF8&qi
d=1475215374&sr=1-2 — page consultée le 28 septembre 2016.

3. Un dark side vers lequel I’auteur aurait selon ses propres dires lui-méme été
tenté de passer, en proie a une « fascination répulsive pour I’““invisible” et I’““irra-
tionnel” » (Amselle, 2013 : 68 sqq.).

4. Je renvoie a mon analyse détaillée de ce livre et de ses travers (Baud, 2015).

5. F. W. Sertiirner isola en 1805, a partir du latex extrait du pavot somnifére, le
premier alcaloide : la morphine (de Morphée, dieu grec des réves) ; sa structure molé-
culaire ne sera toutefois déterminée qu’un siécle plus tard. Le terme « alcaloide » est
construit a partir de ’arabe al gate « la soude » et du grec eidos, « forme ».

6. Contrairement aux métabolites primaires (glucides, lipides et acides aminés)
qui jouent un role dans la croissance et la floraison des plantes, les métabolites secon-
daires (alcaloides et autres) marquent de maniére originale une famille, un genre ou
une espece, et participent a I’ensemble des interactions biochimiques, positives ou
négatives, de la plante avec son environnement (micro-organismes, insectes, autres
plantes...). Du point de vue de celle-ci, ces molécules ont pour fonction de la protéger
des prédateurs (herbivores, bactéries et champignons), d’attirer les pollinisateurs ou

de transmettre une information.



24 HISTOIRES ET USAGES DES PLANTES PSYCHOTROPES

7. Les frontiéres entre ces catégories ne sont pas nettes et le sont d’autant moins
si nous prenons en compte les usages culturels des plantes ainsi catégorisées.
8. C’est-a-dire dotées d’un principe immatériel capable de communication, d’en-

tendement et témoignant d’une intentionnalité.

BIBLIOGRAPHIE

AGUERRE A. M., A. FERNANDEZ DISTEL & C. A. ASCHERO, 1973, « Hallazgo de
un sitio aceramico en la Quebrada de Inca Cueva (Provincia de Jujuy) », Relaciones.
Sociedad Argentina de Antropologia, VIII : 197-231.

BAUD Sébastien, 2015, « Expériences néo-chamaniques : les limites de la critique
déductive », L’Homme, 3, 215-216 : 317-328.

— 2017a, « Réappropriations mutuelles, Ayahuasca et néochamanisme péruvien
internationalisé », Drogues, santé et société, 16,2 : 15-35.

— 2017b, « Expériences “hors du corps”, Un voyage “en esprit” a la rencontre
d’un autre de soi », Intellectica, 67 : 347-366.

DEMANGET Magali, 2013, Compte rendu, Journal de la Société des Américanistes,
99, 1:219-223.

MERLEAU-PONTY Maurice, 1979, Le Visible et [’Invisible, Paris, Gallimard.

MULVANY DE PENALOZA Eleonora, 1984, « Motivos fitomorfos de alucindgenos
en Chavin », Chungara, Revista de Antropologia Chilena, 12 : 57-80.

ScHuTz Alfred, 1946, « The well-informed citizen, An essay on the social distri-
bution of knowledge », Social Research, The New School, 13, 4 : 463-478.

WmnicotT Donald Woods, 1975, Jeu et Réalité, [’espace potentiel, Paris, Galli-

mard.



