Ayahuasca,
entre visions et effroi

Les plantes psychotropes, encore appelées hallucinogénes, font peur. Sébastien Baud
Lapalissade s’il en est, c’est 1a une perception partagée dans les grandes

villes amazoniennes comme en France, ou ces substances dites « véné-  ethnologue,

neuses » relévent des champs médical et juridique. De fait, elles sont Université de Strasbourg
définies en référence a des notions qui évoquent aussi bien la pharma- (La carte et les photos
codépendance et 'abus que le trafic illicite. En ce sens, si elles parti- sont de 'auteur.)

cipent d'un usage ludique parmi la jeunesse et sont décrites en termes
d’'« enthéogénes » dans la logique New Age, il existe de la part des auto-
rités un souci de protéger les personnes de pratiques considérées comme
des « dérives sectaires », voire des formes de « soumission chimique »
qui plongeraient celles-ci dans une « pensée magique » particulierement
déstabilisante (Baud et Ghasarian, 2010). Ce point de vue est également
partagé en Amazonie amérindienne par les missionnaires catholiques et
protestants, lesquels ont joué un réle certain dans 'abandon de pratiques

plantes et l'effroi-08.indd 93 @ 09/05/13 18:43



94 | LES PLANTES ET LEFFROI

au fondement du lien social, en décourageant
I'usage de la biére de manioc et des plantes
psychotropes, qualifiées de « diaboliques ».
Comme le dit 1sabel Taijin (Awajin, commu-
nauté de Nazareth), «ils interdirent aux gens
de boire et ont su insuffler cette peur » des
débordements anomiques, parfois marqués
par l'effroi que ces substances ne manquent
pas de « semer », obligeant les Indiens a se
conduire « comme des animaux » (Reichel-
Dolmatoff, 1974 : 73).

«Brancher sur 'animal », c’est ce que fait la
transe, nous dit Catherine Clément (2011),
un état qui peut étre provoqué par les plantes
psychotropes. Considérée comme un moyen
de « s’éclipser » (ibid.) d'une vie ressentie dans
la douleur de sa rigidité sociale, la transe est
aussi cette « expérience originelle de 'activité
de l'esprit» (Jung, 1953) ou cet «état de
conscience exaltée » (De Heusch, 1995). La per-
tinence de 'emploi de ce terme en anthropo-
logie a été discutée avec Christian Ghasarian
en introduction d'un ouvrage sur les plantes
psychotropes (cf. bibliographie). Je n'y reviens
pas ici. Disons simplement que pour cette
discipline, s’il importe peu que la transe soit
effective ousimulée, c’estd’abord parce qu’elle
est un signifiant social. En ce sens et dans le
cadre de cet article, elle est comprise comme
un point de passage entre le visible I'invisible.
Ainsi, le chaman en transe est censé se rendre
dans ce que jappelle le monde-autre et mai-
triser ses esprits qualifiés d’auxiliaires. Cela dit,
la transe peut étre dévastatrice, notamment
lorsqu’elle se déchaine et échappe a l'ordre
établi. Sauvage ou pensée comme telle dans
les sociétés a chamanes, la transe annonce
I’'entrée dans le monde des esprits: elle y est
initiale et initiatrice. Sauvage, la transe l'est
aussi, trop souvent, dans le cadre du tourisme
chamanique a destination de '’Amazonie
occidentale, lieu de consommation d'une pré-
paration psychotrope: l'ayahuasca, breuvage

plantes et l'effroi-08.indd 94

concocté a partir d'une liane, Banisteriopsis
caapi, et de plantes additives (cf. ci-aprés).

De fait, latranse ne saurait étre sans la frayeur,
une expérience de la violence (consécutive
d’'un état de surprise) qui saisit la personne,
une émotion parfois décrite par mes interlo-
cuteurs comme une absence qui, si elle devait
par trop se prolonger, sera rangée du c6té de
la maladie. Dans cette logique, la frayeur n’est
pas un ressenti, mais est appréciée comme
quelque chose d’infligé (Houseman, 2004) -
elle suppose donc l'existence d'un « autre ».
Avec la transe, elles ont en commun de saturer
la totalité de I'expérience individuelle (Jeudy-
Ballini et Voisenat, 2004). Elles sont a ce titre
abordées conjointement a travers l'ana-
lyse de cet objet anthropologique tout juste
évoqué: Payahuasca. Trois parties structurent
mon argumentaire. Je donne tout d’abord un
apercu de quelques plantes importantes des
pharmacopées amérindiennes. Puis, je men-
tionne les propriétés et usages de 'ayahuasca
puisque sont distinguées des manieres de
faire. Dans ce registre si le « voir » est le plus
souvent convoqué je montre en fin de compte
qu’il est possible d’appréhender les fonctions
sociales et initiatrices de cette liane par la
frayeur, émotion tout a la fois provoquée et
dont la personne cherche a se prémunir. Pour
ce faire, deux logiques coexistent. La premiére
consiste en une identification aux grands pré-
dateurs sauvages ou pour le dire autrement,
la confrontation a des images effrayantes. La
personne «joue » a se faire peur pour « étre
sur ses gardes » et pour « se rendre courageux »,
deux motivations données de facon récur-
rente pour expliquer sa participation au rituel.
La seconde renvoie a 'acquisition, aprés avoir
surmonté une frayeur provoquée par la ren-
contre avec une figure radicale de T'altérité,
d’une « vision-pouvoir » qui va emplir le cceur,
alafois siége de la pensée et lieu ou s’éprouve
I'effroi, et 'en protéger. Ce n'est donc pas de la

09/05/13 18:43



plantes et l'effroi-08.indd 95

peur d'un végétal dont il est question dans cet
article, mais de frayeur que ledit végétal induit
chez celui qui le consomme.

De quelques plantes présentes
dans les jardins

Outre les Machiguenga (groupe arawak) qui
vivent sur 'Urubamba et ses affluents (dépar-
tementsdeCuzco)etlesLlacuash(département
de San Martin)!, jappuie ma démonstration
sur des données enregistrées parmi les métis
habitant les grandes villes de ’Amazonie pé-
ruvienne, familiers des plantes psychotropes
depuis le début du xxe¢ siecle et 'essor de 'in-
dustrie du caoutchouc, et les Awajun (groupe
jivaro), qui vivent sur le haut Maranéon et
ses affluents (départements d’Amazonas et
Loreto). Dans les jardins de ces derniers ou
aux alentours des maisons, outre les plantes
alimentaires, des arbres fruitiers, des pal-
miers, des plantes utilitaires comme le coton
(ujich)?, les piments (jima), le roucou (ipdk),
le genipa (sidwa), des calebassiers (namiik),
nous trouvons de nombreuses plantes médi-
cinales. Le terme générique pour les désigner

1. Leur origine remonte a la répartition
au xvi© siécle de plusieurs populations
amérindiennes de ’Amazonie péruvienne
en encomienda (territoire soumis a 'autorité
d’'un conquistador) autour du village de Lamas,
alors appelé Santa Cruz de los Motilones de
Lamas. 1ls ont adopté le quechua (dialecte
Chachapoyas-Lamas), qui fut introduit
au xvime siecle comme lengua franca, « langue
générale » par les Franciscains afin de faciliter
le travail des missionnaires. Eux-mémes se
disent descendre d’émigrants incas, venus
s’établir sur ces terres il y a quelques centaines
d’années.

2. Sauf mention contraire, les noms vernaculaires
notés sont en awajun.

AYAHUASCA, ENTRE VISIONS ET EFFROI | 95

vesdila
Tukano

Quito « 3 Colombie

Equateur
Putumayo

Bresil

Océan
Pacifiqgue

est tsiiak, mot qui a donné tsudjatin, le médecin
herboriste. C'est le cas des gingembres (ajég),
des Cyperus (pijipig), du kampadnak (ou yawar
piri piri, kapiropenki en machiguenga), utilisé
comme cicatrisant, hypo/hypertenseur et
emménagogue... et du tabac.

Le tabac, Nicotiana tabacum (Solanaceae)
est appelé tsadg en awajun, sayri ou k’amatu en
quechua, seri parmi les Machiguenga, terme
a partir duquel est formé le nom du chaman,
seripegari, « celui que transforme le tabac ».
Parmi les Awajuin, aprés avoir été broyées et
mélangées a un peu d’eau ou de salive, ses
feuilles sont inhalées ou consommées par voie
orale. Ces gestes ont pour dessein d’'induire un
état nauséeux entrecoupé de visions peu colo-
rées et interprétées par celui quiles éprouvent
comme un « voyage en ame » dans le monde-
autre?. Tout juste coupées pour en extrairelejus,

3. llestanoter I'existence d’'un praticien, le pdsuk,
qui aprés avoir inhalé une grande quantité de
tabac, entre dans une transe de possession:
I'esprit agissant pose alors diagnostics et prédit
les événements a venir.

09/05/13 18:43



96 | LES PLANTES ET LEFFROI

Brugmansia suaveolens.

les feuilles peuvent aussi étre séchées. Les
fumées qui se dégagent de leur combustion
contiennent des B-carbolines aux propriétés
inhibitrices de monoamines oxydases. Ainsi,
le fait que le chaman fume du tabac dans I'ins-
tant quiprécéde et apréslaprise de 'ayahuasca
peut se comprendre comme un geste favo-
risant le développement des visions — c’est
notamment et de maniére trés forte le cas
parmi les Machiguenga, pour lesquels le tabac
permet d’approfondir le contact avec les
saangariite. Cela dit, les populations amazo-
niennes reconnaissent au tabac bien d’autres

plantes et l'effroi-08.indd 96

propriétés, parmilesquelles attirer les esprits,
fortifier et protéger le corps, accompagner
I'extraction des agents pathogénes incrustés
dans le corps, aider a rappeler 'ame égarée,
voire prémunir de lattaque de serpents.
Psychotrope a part entiére, le tabac remplace
bien souvent la consommation d’autres plantes
chez les vieux chamans.

Parmi ces plantes, mentionnons le kinakip
(ou sanango, « reméde », Tabernaemontana
sananho, Apocynaceae), lequel est parfois
associé par les Awajun au kaip (ou ajo sacha,
Mansoa alliacea, Bignoniaceae), une liane

09/05/13

18:43



plantes et l'effroi-08.indd 97

Liane de Banisteriopsis caapi.

connue pour sa forte odeur d’ail, le mélange
est alors donné par le chasseur a son chien afin
qu’il retrouve un odorat perdu. Brugmansia
suaveolens, un arbuste de la famille des
Solanacées, dont les noms soulignent I'impor-
tance thérapeutique. Appelé bikut, baikia,
tstiak — soit le reméde par excellence — en
awajun, toé, floripondio, borrachero ou tomapende
dans le Pérou hispanophone, saaro en ma-
chiguenga (de saa-, « briler » au sens médical
d’appliquer un pansement brilant), cet arbuste
est réputé pour induire une forte transe de par
les alcaloides tropaniques qu’il renferme. Les

AYAHUASCA, ENTRE VISIONS ET EFFROI | 97

Awajin connaissent quatre variétés, distin-
guées par la couleur des fleurs, rouges ou tout
en nuances de blanc, donc quatre usages: en
cas de fracture, de maladie « grave », de sor-
cellerie et pour obtenir une « vision-pouvoir »
(cf. ci-aprés).

Enfin Banisteriopsis caapi (Malpighiaceae),
cette liane associée a la frayeur par les po-
pulations amazoniennes est paradoxalement
la plante psychotrope la plus connue et d'une
certaine facon la plus en vogue aujourd’hui
chez les Occidentaux. Si celle-ci peut étre
préparée seule, en décoction, elle est le plus

09/05/13 18:43



98 | LES PLANTES ET LEFFROI

souvent associée a une, voire plusieurs autres
plantes.Encesens,letermeayahuasca désigne,
et Banisteriopsis caapi, et le breuvage dans le-
quel elle entre. Les Llacuash et les métis de
I’Ouest amazonien lui associent des feuilles de
I'arbuste Psychotria viridis (Rubiaceae). Connu
par son nom quechua — chacruna, « qui peut
étre mélangé » (de chaqru-, « mélanger ») —,
elles sont dites par le discours indigéne co-
lorer les visions. Certaines populations ont
I'habitude d’inhaler a 'aide d'une pipe a priser
les seules feuilles de cet arbuste réduites en
poudre, évitant ainsi la destruction de I'alca-
loide psychoactif qu'elles renferment par les
enzymes du foie. Pratique récente chez les
Machiguenga (Shepard, 2005), cet additif est
selon eux a l'origine des visions effrayantes
de serpents.

Ladditif utilisé par les Awajun est
Diplopterys cabrerana (Malpighiaceae), une
liane dont ils utilisent les feuilles. Appelée ydji,
ce dernier terme est construit a partir de la
racine yaj-, «loin », racine qui a donné 'ad-
verbe yajd, « ailleurs, dans un autre monde »
et du suffixe -i qui marque la direction. Cette
liane « ouvre » a son expérimentateur un ail-
leurs, précisément cet « espace »,1a oli « surgit
le film ». Si les visions provoquées par ce
mélange fourmillent de serpents, c’est le fait,
rétrospectivement (selonle discours indigene),
des chamans pour lesquels ces animaux sont
de précieux auxiliaires. 1l convient toutefois au
non chaman de ne pas s’y arréter, quel que soit
I’effroi suscité par la vision de ces animaux par
ailleurs ou pour le dire autrement, celui-ci
bascule de la frayeur a la vision recherchée
a partir d'un certain consentement donné ala
premiére au plus fort de son expansion. A ces
couples « essentiels », les praticiens rajoutent
parfois d’autres plantes. Outre tabac et
Brugmansia déjamentionnés, entre par exemple
dans la composition du breuvage I'écorce des
tiges et racines du chiric sanango (Brunfelsia

plantes et l'effroi-08.indd 98

grandiflora, Solanaceae), un arbuste... qui
aurait a voir avec la peur (chiric est le « froid »
en quechua®).

Banisteriopsis caapi pousse jusqu’a une alti-
tude de 1500 m, sur des sols non inondables.
Sesbranches sontbrun-gris.Sesfeuilles, glabres
et elliptiques, mesurent 17 cm de long et 9 cm
de large. La liane développe une inflorescence
axillaire composée de fleurs jaunes ou roses,
puis des samares d’environ 3 cm de long. Si
la liane peut étre cultivée, les plants sauvages
sont davantage appréciés de ses utilisateurs.
Son nom en usage dans le Pérou hispano-
phone, ayahuasca, est composé de deux mots
quechua, le premier, huasca (waskha), désigne
les cordes; celles-ci étaient tressées dans les
Basses Terres a partir de différentes lianes?®,
d’ol la traduction en usage aujourd’hui de
huasca. Le second, aya, évoque aussi bien le
mort ou le cadavre que les notions de piquant
et d’amertume (dans le dialecte quechua parlé
par les Llacuash). Dans son acceptation la plus
commune, 'ayahuasca est donc la « liane des
morts », voire la « liane amére »°. Ailleurs, elle
est appelée datém (awajun), kamaranpi, « re-
mede qui fait vomir » (machiguenga), nishi pae,

4. Danslamédecine traditionnelle de la région de
Tarapoto, I'arbuste est utilisé en cas de
rhumatismes et d’arthrite; il est par ailleurs
considéré comme un reconstituant de
I'organisme. Ingéré par le chasseur
machiguenga, il lui permet d’étre plus alerte et
plus précis dans son tir.

5. Parmiles Awajun, la liane (kdap ou tamshi) est
d’abord divisée en deux sur sa longueur, puis
une nouvelle fois en deux... ainsi jusqu’a
obtenir six brins qui seront alors tressés.

6. Lamertume joue unrole important dans le
rapport aux plantes parmi les populations de
I’Ouest amazonien, puisque cette saveur révele
d’ordinaire un esprit végétal puissant. Parmi
les Machiguenga, cette fonction est réservée
au piquant, katsi.

09/05/13 18:43



plantes et l'effroi-08.indd 99

nishi est la «liane » et pae 'effet de boisson
préparée a partir de cette liane, c’est-a-dire
I'ivresse (kashinawa), ou caapi terme parfois
traduit par « rendre courageux » (groupe tupi).

Danslediscoursindigéne, il existe plusieurs
ayahuasca selon les effets engendrés, 'endroit
ou pousse la liane, la végétation environnante,
I'aspect de I'écorce, lisse ou rugueuse, sa cou-
leur, etc. Les désignations sont multiples et
proprement culturelles, ces classifications re-
posant sur des savoirs concernant la teneur
psychoactive des différentes plantes et par-
ties de la plante utilisées, donc du type d’ex-
périence provoquée. De fait, il ne s’agit pas
d’espéces botaniques différentes. D’ordinaire,
laliane est coupée enmorceaux;s’ily en a plus
qu’il n’en faut, ceux-ci sont conservés dans la
terre. Laliane est d'abord nettoyée al'eauy, puis
grattée pour enlever I’écorce et broyée som-
mairement, avant d’étre mise a cuire, seule ou
en association avec les feuilles de la chacruna
ou du ydji, pendant une durée moyenne de six
a huit heures.

AYAHUASCA, ENTRE VISIONS ET EFFROI | 99

Préparation de 'ayahuasca.
Cuisson de 'ayahuasca, ici associé au yaji.
Communauté awajin de Nazareth, 2007.

Propriétés et usages

Layahuasca est considérée par les populations
qui 'utilisent comme une médecine puissante
pour accéder alasource dutrouble, c’est-a-dire
pour diagnostiquer le mal, définir le reméde et
guérirlemalade. Comme remede, elle est pres-
crite parmi les Awajin pour nettoyer 'urine et
soulager la prostate, voire en cas d'ulcére al'es-
tomac. De méme, les ayahuasqueros métis
disent d’elle qu’elle est diurétique, anesthésique,
quelle soignela gangréne, lamalaria, lamaladie
de Parkinson, etc. Plus communément, en mi-
lieuurbain, sa prise répond a des étiologies qui
appartiennent au champ sémantique dela sor-
cellerie et de l'effroi (susto). Ce dernier est a
entendre comme un traumatisme psychique
consécutif d'un choc émotionnel envisagé dans
sa raison physique (attaque d’'un chien par
exemple) ou dans sa raison affective (décés),
qu’il soit vécu dans le registre du réel ou dans
celui de I'imaginaire, a I'état de veille (ren-
contre d’'un esprit) ou lors du réve (chute)

09/05/13 18:43



100 | LES PLANTES ET LUEFFROI

(Motte-Florac, 1998). Débordant le cadre de la
seule cure dans les sociétés amérindiennes,
les pratiques autour de I'ayahuasca posent I'exis-
tence de catégories liminales et la possibilité
delafranchir. Elles ont une fonction didactique,
voire initiatrice. Prenons 'exemple awajun,
plutdt singulier il est vrai: quand Banisteriopsis
est ingérée seule, en trés grande quantité —le
breuvage estappelé datém wadimatai, de wdimat,
« avoir une vision (-pouvoir) ».

Parmi les Awajin, l'initiation des jeunes
hommes comportait deux moments: la prise
collective du datém non concentré par le passé
(présentée ci-dessous) et la retraite indivi-
duelle, toujours d’actualité, en forét, générale-
ment prés d'une cascade, c’est-a-dire a ’écart
de la vie sociale. Au cours de celle-ci, la per-
sonneingére diverses plantes, surtout le tabac,
accompagnée de son pére ou d'un oncle qui lui
enseigne alors les pratiques liées a la chasse —
I'apprentissage a la fonction chamanique suit
une méme logique. Pendant cette période, la
personne adopte unrégime alimentaire a base
de manioc doux et de plantain, voire d'igname
et de banane. Sont prohibés viandes de tatou,
agouti, cochon, larves d’'insectes, poissons car-
nivores et épineux, sel, patarashca, rapports
sexuels, et aujourd’hui sucre, fritures, thon en
boite, conserves, parfum et shampoing.

Quant au datém non « raffiné » (la purga),
il était bu ou administré en lavement (umpd-
matai). Les Awajin utilisaient pour cela la
tige d'une Poacée (probablement Lasiacis ma-
culata, ndgku en awajun): la tige était coupée,
chauffée pour en extraire la séve (car elle pro-
voque des démangeaisons), puis trempée dans
de l'eau tiéde. D’ordinaire, les jeunes Awajin
se soumettaient a cette pratique vers I'age
de dix ans, car le « datém est comme une mé-
decine qui protége le corps et I'esprit, qui les
rend sains, et favorise les relations sociales:
tu n’as pas peur d’aller vers l'autre », affirme
un membre de la communauté de Nazareth.

plantes et l'effroi-08.indd 100

Si le rituel se tenait dans une maison débar-
rassée de son mobilier, 'expérience vision-
naire (kajamadt) était éprouvée dans une hutte
(umpdgbau) construite a cet effet et fermée
par une palissade pour se protéger du jaguar.
Celle-ci était située a deux ou trois kilometres
danslamontagne, ce qui demandait beaucoup
de force et de volonté aux jeunes gens, apres
avoir bu une grande quantité de la décoction
pour rejoindre ce refuge. Certains, trop ivres
de la plante, s’endormaient en chemin.

La purge était pratiquée selon le discours
local non seulement pour nettoyer « I'esprit, le
cceur (anentdi) » et rendre fort, mais aussi pour
rencontrer, lors de l'expérience extatique,
I'ancétre appelé Ajutap et obtenir (wdimat)
de cet esprit, individué et rattaché au terri-
toire d'un groupe local, ce que jappelle une
«vision-pouvoir ». Cet énoncé recu et intério-
risé est synonyme d'une modification quali-
tative de la conscience de soi. 11 est a 'origine
d’un puissant sentiment guerrier propre a en-
gendrer une destinée exemplaire par le passé
(dans le contexte des guerres intra-ethniques)
(Taylor, 1997) et source d'une vie sans heurt
aujourd’hui. Trés valorisée socialement, la
possession de cette ame guide la vie de son
propriétaire, qui est alors reconnu comme
étant un visionnaire (wdimaku). Le pouvoir
s’acquiert a travers, sans étre exclusif, un en-
semble limité de signifiants: la pierre, I'arbre
ménte (ou lupuna, Ceiba pentandra, Malvaceae),
le boa, I'aigle ou le jaguar. Chaque signifiant
a sa fonction: la pierre qui tombe du ciel fa-
vorise une longue vie, tandis que l'arbre est
synonyme de protection, I'aigle d'une capacité
visionnaire, le jaguar et le boa, que « personne
ne mange », de force.

Quandlebreuvage estunmélange (lamezcla),
la personne boit un petit verre; les Awajuin I'ap-
pellent datém wainmatai, de wainmat, « voir » ce
qui est invisible. Parmi ces derniers, ce mode de
préparation était réservé par le passé au seul

09/05/13 18:43



plantes et l'effroi-08.indd 101

chaman, car il participe, a I'instar du tabac?,
selon eux, de la production d'une substance
conservée dans I'estomac et appelée « flegme »
(judk, yachay — de la racine quechua yacha, « sa-
voir » — et mariri® parmi les métis). Le flegme est
explicitement désigné comme le pouvoir du
chaman (et du sorcier). 1l est ce qui lui permet —
en ce sens, il est consubstantiel dun savoir —
d’extraire du corps par la technique classique de
la succion 'agent pathogéne, comme de projeter
a l'aide de la fumée du tabac quelque fléchette
magique pour tuer. C’est 1a un motif de peur,
mais non de frayeur, laquelle se situerait plutt
du c6té du ceeur, sujet au tressaillement ou a
l'effroi. Selon Walter Cunachi (Nazareth):

Le colibri est celui qui donne des nouvelles,
bonnes ou mauvaises. Un jour, alors que je mar-
chais en forét, cet oiseau passa devant moi en
sifflant, faisant tressaillir mon coeur: « Que se
passe-t-il ? », me suis-je dit. Je regardais en haut.
Rien. En bas. Rien. A peine ai-je repris ma marche
qu’il passa a nouveau. « 1l doit y avoir quelque
chose, c’est siir. » Je regardais et la, un shushupe
[un serpent] comme d’ici a... d’'un bon metre. 1
attendait car il savait que j’allais passer a coté de
lui. Il attendait pour me mordre.

Dans la littérature sur le sujet, cette subs-
tance est généralement décrite comme un
contenant (de divers projectiles). Toutefois,

7. Celui-ci est mélangé a 'eau d’'une cascade ou a
la salive du chaman instructeur et inhalé.

8. Sice terme est parfois associé au verbe
espagnol marear, « qui fait tourner la téte, avoir
le mal de mer », nous pouvons peut-étre le
rapprocher du mot tucano mariri, « sucer »
(Duvernay-Bolens, 1967) —il apparait sous la
forme miriri chez Reichel-Dolmatoff qui le traduit
par « suffoquer, plonger sous I'eau »; dans le
mythe, la femme yagé (Banisteriopsis caapi)

« suffoque » les hommes d’images (1974 : 69).
Mariri désigne précisément 'ayahuasca au sein
de 'Uniao do Vegetal (Labate and al., 2009).

AYAHUASCA, ENTRE VISIONS ET EFFROI

les Awajun y voient les fléchettes magiques
elles-mémes (tséntsak), celles-la mémes qui
migrent, toujours selon eux, de I'estomac du
chaman a la surface de la peau pour former
une armure protectrice a I'image des épines
couvrant ’écorce de I'arbre ménte tout juste
évoqué. Cette armure est par ailleurs fort utile
dans les combats qui opposent ces praticiens,
ivres de la plante... pour ne pasy aller la peur
au ventre. Selon Walter Cunachi:

Un jour, j’ai été invité a rencontrer d’autres cha-
mans, lesquels me demandérent de prendre le
datém avec eux. J’ai décliné I'invitation. Au cours
de la session, l'un des participants émit 'idée de
me chercher: « Ou est-il? Ou est-il? » Assis dans
la maloca, ils me cherchérent. Sous la terre...
ssssss. Rien. Dans le fleuve... ssssss. Rien. Dans la
lagune... ssssss. Rien. Dans l'espace... ssssss. Rien.
« Ou est-il caché? » Dans les grands arbres peut-
étre... ssssss. Lun d’eux, le plus vieux, me trouva
dans la grande lupuna. 1l me le raconta le lende-
main. J’étais dans la grande lupuna, une branche
a droite, une branche a gauche. 1l 'y avait un trou
au centre, mon corps était la, dans la Tupuna.
J’étais coiffé d’un casque protecteur pour que les
sorciers ne puissent entrer. Je m’étais montré pour
regarder avant de m’enfoncer a nouveau dans le
tronc. C’est pourquoi il m’avait trouvé.

Si cette maniéere de préparer le breuvage
permet a layahuasquero métis de voir I'essence
des végétaux, leur esprit, pour acquérir savoir
et pouvoirs, ce sont les agents pathogenes
(tséntsak) incrustés dans le corps ou l'identité
dusorcier qu’elle donne avoir a l'iwishin, terme
désignant le chaman awajun, littéralement
« celui qui chante sur un liquide », en 'occur-
rence le datém « concentré ». En somme quelle
que soit son mode de préparation, 'ayahuasca
est censée rendre possible 'expérience du
monde-autre: elle est un esprit qui met I'étre
humain en relation avec d’autres esprits,
maitres des animaux, des végétaux, esprits
des maladies et ames des défunts.

09/05/13 18:43

101



102 | LES PLANTES ET LEFFROI

Lexpérience du monde-autre se traduit
principalement par des perceptions visuelles,
auditives et olfactives dans une moindre me-
sure, dues ici a la trés longue cuisson des
B-carbolines (hypothése formulée par Jace
Callaway, in Shepard, 2005), 1a a I'alcaloide ap-
porté par l'additif, a savoir la diméthyltrypta-
mine (DMT). Celle-ci, prise de maniére orale
pénétre le flux sanguin et passe efficacement
la barriére hémato-encéphalique grace aux
B-carbolines (harmine, harmaline et tetrahy-
droharmine) apportées par Banisteriopsis et
dont les propriétés inhibitrices de monoa-
mine oxydase (IMAO) sont aujourd’hui bien
connues. Cependant, si cette propriété d’af-
finer les perceptions sensorielles est le plus
souvent évoquée lorsqu’il s’'agit de justifier
un usage, les personnes reconnaissent a la
liane deux autres « qualités ». Tout d’abord,
elle est émétique — propriété que nous retrou-
vons dans le nom donné a la plante par cer-
taines populations (kamaranpi, nishi pae, etc.).
Autrement dit, elle provoque des vomisse-
ments dans lesquelles, pour 'Awajun, 'ivresse
recherchée puise sa force et grandit. Précisons
que l'ivresse, appelée nampéamu en awajuin et
mareacion en espagnol, ne doit pas étre réduite
aux seuls vomissements puisque selon le dis-
coursindigéne, elle se confond avecle « voyage
en ame » ou « vol chamanique », mais c’est une
autre histoire... Loin d’étre un effet secondaire
désagréable, cette nausée, qui évoque le mal
de mer, est essentielle et centrale dans I'in-
terprétation que font les populations amérin-
diennes des propriétés de Banisteriopsis.

La seconde de ses « qualités » est d’avoir
une action émotionnelle importante, notam-
ment dans son rapport a I'effroi — traduit par
le terme tupi la désignant (caapi) et d'une
certaine facon la construction quechua aya-
waskha. De fait, si I'ingestion de Banisteriopsis
peut étre un moment douloureux par les inter-
dits alimentaires qu’elle demande, par le cadre

plantes et l'effroi-08.indd 102

rituel, parfois violent, par les vomissementsin-
duits et par le sentiment qu’elle implique d’étre
dépossédé de la maitrise de soi?, les B-carbo-
lines consommeées a haute dose ont aussi un
« effetde frayeur »'°. Si PAwajin emploie le ydji
pour « ouvrir les yeux », il demande au datém
« force » et « courage », d'abord pour affronter
I'épreuve physique propre aux modalités du
rituel de la purga, ensuite pour se positionner
dans I'épreuve intérieure provoquée par la
consommation de cette liane. Pour les popu-
lations jivaro, I'idée d’épuration corporelle
est indissociable de la vie quotidienne, et plus
précisément de la chasse. Traditionnellement
(car la pratique se perd a mesure des chan-
gements opérant dans les activités écono-
miques), la journée n'aurait pu débuter sans
ce nettoyage de I'estomac. La plante utilisée
dans ce dessein est le wais (ou huayusa, llex
guayusa, Aquifoliaceae). Ses feuilles sont bues
en tisane, vers trois heures du matin, pour se
nettoyer et dans un méme mouvement émé-
tique, rejeter malchance et paresse, laquelle
est contraire aux qualités du chasseur. Par
I'ingestion de cette plante, peut-on entendre,

9. Nous pourrions rajouter a cette liste les
interrogations qu’elle entraine, c’est-a-dire la
mise a mal de notre pensée, a plus forte raison
sila personne appartient a une culture
étrangere.

10. A haute dose, les B-carbolines agissent en effet
comme antagonistes des récepteurs des
diazépines. Elles stimulent ainsi la sécrétion de
norépinephrine et de dopamine, donc
Pactivation des hormones hypophysaires,
lesquelles vont a leur tour activer les hormones
surrénales dites du « stress », adrénaline et
cortisol, qui sont aussi des hormones de I'éveil
(Bernard Weniger, communication personnelle).
Notons cependant qu'un épisode de ce type,
associé a une décharge d’adrénaline, est éprouvé
d’'une maniére tres différente selon le contexte
et les personnes.

09/05/13 18:43



plantes et l'effroi-08.indd 103

dans une analogie révélatrice, «le corps est
préparé, tu as de la chance ». De « préparer »
le corps, c’est aussi la fonction d’'une variété
de gingembre (ajég), cette fois a la pratique
contemporaine du datém concentré. Wais et
ajég ont en commun de situer la personne du
cOté des grands prédateurs de son environne-
ment visible et invisible, le jaguar, Tstugki (la
siréne),'anaconda que « personne ne mange »,
ou pour le dire autrement, qui n’éprouvent pas
l'effroi, cette peur qui surprend’ et paralyse.
Ce faisant, non seulement le rituel prétend a la
réussite de l'activité dont il est le préalable, la
chasse oule « voyage en ame » mais il prévient
aussi la possibilité d’étre saisi d’effroi, donc
celle d'un accident mortel. En quelque sorte,
il nie a la personne sa qualité de proie, puisque
celle-ci est ainsi percue par ces animaux et es-
prits, par ailleurs auxiliaires du chaman.

Ce concept de « préparer » est également
important, quoique dans un sens différent,
dans le chamanisme métis, puisqu’il y est
avant tout question de « protéger » le corps,
alors appelé cuerpo cerrado par rapport au
cuerpo sencillo ou corps sensible aux agres-
sions. Sans entrer dans les détails, il est a
noter que les praticiens locaux proposent aux
Occidentaux en «recherche d’expériences
spirituelles “directes” » (Ghasarian, 2010 :
289), de préparer I'ingestion de la plante psy-
chotrope par celle d'une plante aux propriétés
émétiques. A Tarapoto, sur le haut Huallaga,
ce r0le est dévolu a la yawar panga (yawar est
le « sang » en quechua et panga, dans le dia-
lecte parlé a Lamas, la « feuille », Aristolochia
didyma, Aristolochiaceae) ou ala rosa sisa (par-
fois appelée ayasisa, « fleur du défunt », Tagetes
erecta, Asteraceae). Selon le discours local, la
yawar panga a pour effet une purification a la

11. Au sens premier de troubler 'esprit, d’« étre
saisi » par son émotion.

AYAHUASCA, ENTRE VISIONS ET EFFROI | 103

fois physique, mentale et émotionnelle de la
personne, c’est-a-dire unnettoyage des consé-
quences de « la vie moderne ».

Ayahuasca et effroi

Plus qu'aux autres plantes mentionnées, c’est
a layahuasca que le discours indigéne associe
les propriétés de nettoyer le cceur, d’accroitre
la faculté de pensée (anentaimat) et de rendre
courageux. Untel caractére trouve son expres-
siondans'effroi qu’elle suscite chez celuiquila
consomme, a plus forte raison si elle est mé-
langée a des plantes contenant du DMT, a I'ori-
gine des visions effrayantes de serpents (cf.
ci-dessus). Lors du rituel awajun de la purga,
c’est a qui boira le plus de cette décoction
émétique avant de s’effondrer et de « plonger »
dans un demi-sommeil sur le chemin menant
ala petite hutte. Dans cet état proche du réve,
Ajatap apparait terrifiant. Tourbillon, jaguar
et oiseaux de proie sont ses formes préférées.
Son arrivée est accompagnée d’éclairs et du
tonnerre. Le vent se léve. Parfois aussi, la terre
tremble.Des expériences des plusréelles. Mais
si la personne sublime sa frayeur et frappe, a
I'aide d'un baton appelé pdyag', 'esprit qui se
dresse devant elle, alors la vision s’évanouit,

12. Baton de deux meétres de long en bois cacaoyer
(bakdu, Theobroma cacao, Sterculiaceae), de
shuvia (Pourouma bicolor, Urticaceae), voire de
yals, une Annonacée. L'alternance des zones
claires et foncées qui le caractérise est réalisée
par la technique du négatif ou enfumage; ces
dessins représentent 'esprit homonyme, visible
sous I'apparence d’'une « chaine lumineuse »
passant au-dessus des arbres. Le baton sert pour
rejoindre 'umpdgbau construit a 'écart du
village, pour toucher 'apparition effrayante
lors de la transe ou comme protection,
notamment au cours du rituel de la purga.

09/05/13 18:43

®



104 | LES PLANTES ET LEFFROI

remplacée par celle d'un vieillard qui lui révéle
sa destinée: «Je me présente a toi mon fils et
te transmets ce qu’ils m'ont donné a moiily a
longtemps... » Cela dit, jusqu’a présent décrite
comme une « qualité » de la plante elle-méme,
ne pouvons-nous envisager la frayeur, plus
largement, comme une modalité de relation
au monde-autre et un effet du dépaysement
induit? Une facon différente de rencontrer
Ajutap, laquelle consiste a veiller le cadavre
d'un wdimaku, illustre ceci avec pertinence.
Les trois jours qui suivent le décés sont en effet
un moment propice pour qui veut s’'emparer de
cette « vision-pouvoir » qui s’échappe alors du
mort pour rejoindre '« espace ». Selon un ha-
bitant de Nazareth, trois jours apres le déces, le
pouvoir sort de la tombe, il fait un trou et sort. Par
exemple, mon beau-pére avait recu [le pouvoir de
'] Ajitap du boa. Aprés sa mort, il y eut un orage,
letonnerre a grondé toute la nuit. Il [Ajatap] a com-
peur. Ils pensaient qu’il allait étre terrible. Le pou-
Voir est sorti et s’en est allé jusqu’a la riviére. Le
jour suivant, ils sont venus voir: il y avait un trou
[denviron 20 cm de diamétre dans la terre qui
recouvrait la tombe]. Ajdtap était sorti.
Toutefois, la personne qui a le courage de
veiller aproximité delatombe, de défier 'orage
et de ne pas fuir a 'écoute de ce criredoutable
«comme s'il allait te manger », doit se lever
et dire: « Oyé lache, pourquoi cherches-tu a
m’effrayer? » avant de frapper ce qui se dresse
devant elle, quelques feuilles mortes soulevées
par le vent en un tourbillon ou un animal long
d’une vingtaine de centimetres (unjaguar « en
miniature » par exemple), le faisant littérale-
ment exploser dans un bruit sourd que tous
peuvent entendre. Prise par l'intensité de I'ex-
périence, la personne s’éloigne alors avec dif-
ficulté surle chemin avant d’étre rattrapée par
le sommeil. Cest I'instant que choisit Ajatap
pour entrer et déposer dans le corps de la per-
sonne la vision (de son avenir) et le pouvoir

plantes et l'effroi-08.indd 104

(de le réaliser), une expérience qui est un pré-
alable a la vie exemplaire du kakdjam: « Dans
mon coeur, je n'ai pas peur », affirme ainsi 'un
de ces « hommes forts » rencontré a Nazareth.
De fait, cette « vision-pouvoir » apparait aux
autres buveurs d'ayahuasca, comme une « lu-
miére brillante » dans la poitrine - lieu ou
s’éprouve l'effroi, cela a été dit — de ce dernier.
En ce sens, si la liane est « une médecine qui
protége le corps et ’esprit » ou encore « rend
courageux », I’ame acquise octroie a la per-
sonne unnouveau statut social au sein de cette
société guerriére, en I'immunisant en quelque
sorte contre I'effroi.

Aufinal, se soumettrealatranse provoquée
par l'ayahuasca est une maniére de s’exposer
a l'effroi pour ne pas étre surpris et paralysé
par l'aléatoire de la rencontre. Autrement dit,
lors du rituel la personne se confronte a ces
puissances aléatoires que sont les esprits pour
ne pas étre «attrapé » (hap’isqa en quechua)
de maniére fortuite alors qu’elle marche en
forét, expression matérielle du monde-autre.
En ce sens, pour autant que la rencontre avec
le monde des esprits soit effrayante, elle est
aussivécue comme une épreuve. Leffroi méne
au savoir. Les données recueillies auprés des
ayahuasqueros métis témoignent de cette as-
sociation d’idées. Pour eux, si I'individu qui a
pris Payahuasca « est assez fort pour supporter
lafrayeur etlaperte de contréle de I'ego liées a
I'apparition des serpents », il est alors a méme
de rencontrer « I'esprit-mére de la liane [qui]
lui apprendra ses chants » (Dobkin de Rios,
1997 : 98). Or, le chant (dnen en awajun, icaro
dans le Pérou hispanophone) est précisément
ce qui permet de communiquer avec les es-
prits a I'instant évoqués, lesquels sont pensés
comme étant détenteus d'un savoir. Agressifs
audépart, sous 'effet des chants et delafumée
du tabac, ceux-ci deviennent peu a peu fami-
liers au chasseur ou au chaman pour lesquels
ils se convertissent en précieux auxiliaires.

09/05/13 18:43



plantes et l'effroi-08.indd 105

Conclusion

Initier, c’est encadrer un moment dangereux
duvécu: le passage de 'enfance a I'age adulte,
au statut de chasseur, de guerrier ou I'accep-
tation de la fonction chamanique. Cela sup-
pose une violence, laquelle est directement
liée a une certaine discipline de la frayeur, et
précéde toujours I'apprentissage de nouveaux
savoirs (Clément, 2011). Dans un contexte ol
la consommation de 'ayahuasca reléve durap-
portétroitquentretient’étre humainavec son
environnement par ses activités de prédation,
la frayeur produite délibérément, I'est d’abord
pour apprendre a la gérer et I'éviter par aprés:
pendant la chasse, il s’agit de maitriser la sur-
prise que peut provoquer la rencontre (gibier,
animal venimeux, esprits), mais également a
la guerre, face a celui dont on vient couper
la téte. Précisément, seul le wdimaku pouvait
prétendre se joindre a I'expédition guerriére
(Baud, 2011). Elle I'est ensuite, parce que dans
Pexpérience provoquée par I'absorption de
Banisteriopsis caapi, elle ne saurait étre disso-
ciée de I'ivresse recherchée.

De fait, en se confrontant a cette liane psy-
chotrope, la personne se laisse submerger par
une émotion qui autrement paralyse. Elle se
laisse prendre tout entiére par la vision in-
duite, laquelle ne reléve pas seulement du voir,
ni de Poralité (puisqu’elle communique), mais
est totalisante, expérience fort bien exprimée
dans I'idée d’acquérir une nouvelle ame. En
offrant la possibilité d’adopter d’autres pers-
pectives (celles de 'animal, des esprits...),
la plante permet de voir au-dela de 'opacité
des corps oupour le dire autrement, de voir les
non-humains comme ils se voient eux-mémes,
c’est-a-dire comme des personnes (aénts). Or
ceci n'est pas sans frayeur, c’est-a-dire sans
une mort a soi pour naitre a 'autre. En somme,
V'ayahuasca est pour I'étre humain un agir
éprouvant afin de s’affermir, de se préparer

AYAHUASCA, ENTRE VISIONS ET EFFROI | 105

a d’autres activités, de devenir une personne
«au sens plein » (Sahlins, 2009), mais égale-
ment afin de ne pas ressentir de honte, autre
grande émotion en Amazonie (datsdn en
awajin).

En d’autres termes, au sein des sociétés
amérindiennes, provoquer et gérer sa frayeur
fait sens (voir aussi ce que dit trés juste-
ment Patrick Deshayes a ce sujet, 2002).
Conjointement, frayeur et savoir structurent
et construisent donc des étres entiers. Le mode
de connaissance amérindien est ainsi fondé,
non sur la « distanciation », mais sur un sys-
téme d’interrelations. Le chaman llacuash
est d’ailleurs appelé yachagq, traduit de ma-
niére habituelle par « celui qui sait ». Gerald
Taylor (2006) donne de ce terme qu’il or-
thographie yaéak (dans le dialecte quechua
parlé a Chachapoyas), la définition suivante:
le « connaisseur des secrets de la nature ».
Connaitre ici, c’est adopter le point de vue de
ce qu'on cherche a connaitre... ce qui demande
de maitriser I'effroi né de la métamorphose.
Cette discipline implique un imaginaire et des
régles, sans lesquels la frayeur est privée de
son savoir. &

09/05/13 18:43



106 | LES PLANTES ET UEFFROI

Bibliographie

Sébastien Baud, « Du cadavre a la plante
psychotrope, Analyse de deux modes d’acquisition
d'une “vision-pouvoir” au sein de la société
awajun ». Frontiéres, 23-2, 2011.

Sébastien Baud et Christian Ghasarian, « Retour
sur les compréhensions et usages des substances
psychotropes et leurs inductions », in Baud et
Ghasarian éds, Des plantes psychotropes. Initiations,
thérapies et quétes de soi. Paris, Imago: 13-60, 2010.
B. Caiuby Labate, M. Meyer and B. Anderson,
“Short Glossary of the Terms Used in the Unido do
Vegetal”. Erowid.org [en ligne, page consultée le
10.11.2011], 2009.

Jean-Pierre Chaumeil, Voir, Savoir, Pouvoir, Le
chamanisme chez les Yagua de '’Amazonie péruvienne.
Geneéve, Georg Editeur, 2000 (1983).

Catherine Clément, L'appel de la transe. Paris, Stock,
2011.

Luc De Heusch, « Possédés somnambuliques,
chamans et hallucinés », in Michaux éd., La transe et
I’hypnose. Paris, Imago: 19-46, 1995.

Patrick Deshayes, « Frayeurs et visions
chamaniques: le malentendu thérapeutique ».
Psychologie frangaise, 47, 4 : 5-14, 2002.

Marlene Dobkin de Rios, « Guérir avec 'ayahuasca
dans un bidonville », in Harner ed., Hallucinogénes et
chamanisme. Genéve, Georg Editeur: 85-105, 1997.
Jacqueline Duvernay-Bolens, « Mythe de Jurupari,
Introduction a une analyse », 'Homme. 7, 1 : 50-66,
1967.

Christian Ghasarian, « Introspections néo-
shamaniques au travers du san pedro », in Baud et
Ghasarian éds, Des plantes psychotropes, Initiations,
thérapies et quétes de soi. Paris, Imago.: 287-312,
2010.

Michael Houseman, « Une perspective
anthropologique sur la douleur chronique ».
Douleurs, 5,2:105-107, 2004.

Monique Jeudy-Ballini et Claudie Voisenar,

« Ethnographier la peur ». Terrain, 43: 5-14, 2004.
Carl Gustav Jung, La guérison psychologique. Genéve,

plantes et l'effroi-08.indd 106

Georg, 1953.

Elisabeth Motte-Florac, « Sens, émotions,
sentiments; la thérapeutique de I'affectif dans

le centre du Mexique », in Bianquis, Le Breton et
Méchin éds, Anthropologie du sensoriel, Les sens dans
tous les sens. Paris, L'Harmattan: 157-183, 1998.
Gerardo ReicHEL-DoLMATOFF, « Le contexte culturel du
yagé (Banisteriopsis caapi) », in Furst éd., La chair des
dieux, L'usage rituel des psychédéliques. Paris, Seuil:
56-92, 1974.

Marshall Sahlins, La nature humaine, une illusion
occidentale, Paris, Editions de 'éclat, 2009.

Glenn H. Shepard, “Venenos divinos: plantas
psicoativas dos Machiguenga do Peru”, in Caiuby
Labate e Lucia Goulart éds, O uso ritual das plantas
de poder. Campinas, Mercado de letras: 187-217,
2005.

Anne Christine Taylor, « L'oubli des morts et la
mémoire des meurtres, Expériences de I'histoire
chez les Jivaro ». Terrain, 29 : 83-96, 1997.

Gerald Taylor, Diccionario Quechua Chachapoyas
Lamas. Lima, Institut frangais d’études andines,
Instituto de Estudios Peruanos, Editorial
Commentarios, 2006.

09/05/13 18:43





